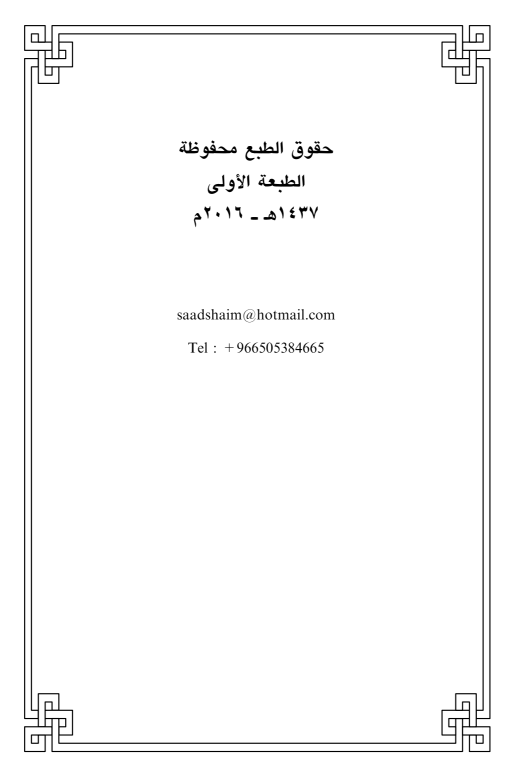


جمع وتأليف سعد بن شايم الحضيري





## لِسُ مِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَرِ ٱلرَّحِيمِ

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أفضل الخلق أجمعين، وخاتم الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين.

أما بعد؛ فهذا مجموع جمعت فيه فصولاً وقواعد وفوائد في خطر التكفير وضوابطه، من كلام أهل العلم المحققين والأئمة المرضيين، شيخ الإسلام ابن تيمية وتلميذه العلامة ابن القيم، والإمام المجدد محمد بن عبدالوهاب وبعض تلاميذهم من أئمة وعلماء الدعوة الإسلامية السلفية، وسميته:

## «اللفصول اللجامعة واللقواعر النافعة في خطر اللتكفير وضوابطه»

وليس لي فيه من ذلك إلا الجمع والترتيب، لأن هذه المسائل لا يخوض فيها إلا العلماء الراسخون في العلم، كما قال الشيخ العلامة عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن رحمهم الله في كلام له (١): الكلام في الموالاة، والمعادة والمصالحة والمكاتبات وبذل الأموال والهدايا(٢)،

<sup>(</sup>۱) انظر «مجموعة الرسائل والمسائل النجدية» (7/7)، و«عيون الرسائل والأجوبة على المسائل» للشيخ عبداللطيف، ت: حسن محمد بوا  $_{-}$  ط: الرشد.

<sup>(</sup>٢) أي مما يرسل لرؤساء الدول الكافرة، ونحوها.

ونحو ذلك من مقالة أهل الشرك بالله، والضلالات والحكم بغير ما أنزل الله عند البوادي، ونحوهم من الجفاة، لا يتكلم فيها إلا العلماء من ذوي الألباب ومن رزق الفهم عن الله وأوتي الحكمة وفصل الخطاب.

والكلام في هذا: يتوقف على معرفة أصول عامة، كلية، لا يجوز الكلام في هذا الباب وفي غيره لمن جهلها وأعرض عنها وعن تفاصيلها فإن الإجمال، والإطلاق، وعدم العلم، بمعرفة مواقع الخطاب، وتفاصيله، يحصل به من اللبس، والخطأ، وعدم الفقه عن الله، ما يفسد الأديان، ويشتت الأذهان، ويحول بينها، وبين فهم السنة والقرآن، قال ابن القيم في «كافيته» رحمه الله تعالى \_:

فعليك بالتفصيل والتبيين قد أفسدا هذا الوجود

ف الإطلاق والإجمال دون بيان وخبطا الأذهان والآراء كل زمان.اه

قال العلامة الشيخ سليمان بن سحمان تَعْكَلَّلُهُ (۱) \_ في جواب له \_: فقد تأملت ما ذكره الأخ من المسائل التي ابتلي بالخوض فيها كثير من الناس، من غير معرفة ولا إتقان، ولا بينة ولا دليل واضح، من السنة والقرآن، وقد كان غالب من يتكلم فيها، بعض المتدينين من العوام، الذين لا معرفة لهم بمدارك الأحكام، ولا خبرة لهم بمسالك مهالكها المظلمة العظام، وليس لهم اطلاع على ما قرره أئمة الإسلام، ووضحوه في هذه المباحث، التي لا يتكلم فيها، إلا فحول الأئمة الأعلام. وهذه المسائل: قد وضحها أهل العلم، وقرروها، وحسبنا أن نسير على منهاجهم القويم، ونكتفى بما وضحوه، من التعليم والتفهيم، ونعوذ بالله من القول على الله بلا

<sup>(</sup>۱) هو الشيخ سليمان بن سحمان بن مصلح بن حمدان الخثعمي العالم المصنف واللسان المدافع عن الدعوة السلفية. قرأ على الشيخ عبدالرحمن بن حسن وابنه العلامة عبداللطيف، فلازم دروسهما وجد واجتهد. له مصنفات كثيرة في توضيح الدعوة السلفية. توفي بالرياض سنة تسع وأربعين وثلاثمائة وألف.

انظر: علماء نجد (٢٧٩/١ ـ ٢٨١)، والدرر السنية (٨٧/١٢ ـ ٩٣) ط الأولى.

علم، وهذه المسائل التي أشرت إليها، لا يتكلم فيها إلا العلماء من ذوي الألباب، ومن رزق الفهم عن الله، وأوتي الحكمة، وفصل الخطاب.

ونحن وإن كنا لسنا من أهل هذا الشأن، ولا ممن يجري الجواد في هذا الميدان، فإنما نسير على منهاج أهل العلم، ونتكلم بما وضحوه في هذا الباب، ولولا ما ورد عن النبي شمن الوعيد في ذلك، بقوله شن المن سئل عن علم وهو يعلمه، فكتمه، ألجمه الله بلجام من نار»(۱) لضربت عن الجواب صفحاً، ولطويت عن ذلك كشحاً، ولكن ما لا يدرك كله لا يترك كله.. (إلى أن قال): والعجب كل العجب من هؤلاء الجهال، كله لا يترك كله.. (إلى أن قال): والعجب كل العجب من أله والمعرفة الذين يتكلمون في مسائل التكفير، وهم ما بلغوا - في العلم والمعرفة معشار ما بلغه من أشار إليهم الشيخ عبدالله أبا بطين، من أنَّ أحدهم لو سئل عن مسألة في الطهارة أو البيع ونحوهما لم يفت بمجرد فهمه واستحسان عقله، بل يبحث عن كلام العلماء، ويفتي بما قالوه، فكيف يعتمد في هذا الأمر العظيم - الذي هو أعظم أمور الدين وأشدها خطراً على مجرد فهمه، واستحسان عقله!؟ فما أشبه الليلة بالبارحة، في إقدام هؤلاء على الفتوى، في مسائل التكفير، بمجرد أفهامهم، واستحسان عقولهم، ثم أخذ بذلك عنهم، وأفتى به من لا يحسن قراءة على الفاتحة؟!.اهـ(\*).

ولذلك الأمر الخطير وانتشاره بين بعض الطلبة انتشاراً شنيعاً، جمعتُ هذه المجموعة من كلام العلماء، ورتبتها في مقدمة وتمهيد وفصلين وخاتمة، فالتمهيد في لزوم العلماء الأعلام وطريقتهم المرضية في العلم والدعوة، والفصل الأول في خطر التكفير وعظم شأنه في الشريعة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۷۰۷۱، ۷۹٤۳، ۸۰٤۹، ۸۰۳۸، ۸۳۳۸، ۱۰٤۲۰، ۱۰٤۸۰، ۱۰٤۸۰ اخرجه الإمام أحمد (۳۱۵۸، ۷۹٤۳، ۸۰۲۹) وابن ماجه (۲۲۱)، وابن حبان (۹۵)، والطبراني في «الأوسط» (۲۳۱۱، ۲۳۲۱، ۳۵۵۳)، وفي «الصغير» (۱۲۰، ۳۱۵، ۲۵۲)، والحاكم (۱۰۱/۱). من حديث أبي هريرة الله والحاكم (۱۰۱/۱).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية في الأجوبة النجدية (١٠/٤٧٢).

والفصل الثاني في ضوابط تكفير المعين، والخاتمة مشتملة على قواعدً وفوائد عن العلماء في مسائل التكفير، أسأل الله أن ينفع بهذا الجمع ولا يحرمني أجره، والله الموفق لا رب سواه، وهو حسبي ونعم الوكيل، وصلى الله على نبينا محمد وآله وصحبه وسلم.

كتبه جامعه سعد بن شايم الحضيري العنــزي ١٤٢٤هـ

|--|--|--|--|--|--|--|



اعلم رحمك الله أنه ينبغي لطلاب العلم أن يعرفوا قدر العلم، وقدر أنفسهم فيه، وأن يتواضعوا لله في أخذه وبذله، وأن لا يخوضوا فيما لم يتقنوه من العلم، وليكتفوا بما حرَّره العلماء الراسخون، مع بيان دليله ومأخذه الشرعي، ففيما حرَّروه كفاية، فإن الأمر جللٌ والطريق وعرٌ والحساب عسير، عن ابن سيرين قال حذيفة بن اليمان على الناس إلا ثلاثة: رجل قد عرف ناسخ القرآن ومنسوخه، أو أمير لا يجد بداً، أو أحمق متكلف، قال ابن سيرين: فلست واحداً من هذين ولا أحب أن أكون الثالث.

وعن صالح بن الإمام أحمد بن حنبل، أنه قال لأبيه: ما تقول في الرجل يسأل عن الشيء فيجيب بما في الحديث، وليس بعالم بالفتيا؟ قال: ينبغي للرجل إذا حمل نفسه على الفتيا أن يكون عالماً بالسنن، عالماً بوجوه القرآن، عالماً بالأسانيد الصحيحة، وإنما جاء خلاف من خالف لقلة معرفتهم بما جاء عن النبي على في السنة، وقلة معرفتهم

<sup>(</sup>۱) رواه الخطيب البغدادي في «الفقيه والمتفقه» (۱۰٤۳)، وابن عبدالبر في «جامع بيان العلم وفضله» (۲۲۱۷، ۲۲۱۷).

بصحيحها من سقيمها (۱). و قال الإمام أحمد أيضاً كَثْلَاللهُ: لا يجوز الاختيار (۲) إلا لعالم بكتاب وسنة، ممن إذا ورد عليه أمر، نظر الأمور وشبهها بالكتاب والسنة.اهـ(۳).

وقال الإمام الشافعي كَالله : لا يحل لأحد يفتي في دين الله إلا رجلاً عارفاً بكتاب الله، بناسخه ومنسوخه، وبمحكمه ومتشابهه، وتأويله وتنزيله، ومكيه ومدنيه، وما أريد به، وفيما أنزل، ثم يكون بعد ذلك بصيراً بحديث رسول الله على وبالناسخ والمنسوخ، ويعرف من العديث مثل ما عرف من القرآن، ويكون بصيراً باللغة، بصيراً بالشعر، وما يحتاج إليه للعلم والقرآن، ويستعمل مع هذا الإنصاف، وقلة الكلام، ويكون بعد هذا مشرفاً على اختلاف أهل الأمصار، ويكون له قريحة بعد هذا، فإذا كان هذا هكذا فله أن يتكلم ويفتي في الحلال والحرام، وإذا لم يكن هكذا فله أن يتكلم في العلم ولا يفتى في العلم ولا يفتى في العلم ولا يفتى في العلم والقرآن.

وقال العلامة شمس الدين أبو عبدالله ابن مفلح في «الفروع»: قال الشافعي: ولا ينبغي للمفتي أن يفتي حتى يكون عالماً بالكتاب، ناسخه ومنسوخه، وعامه وخاصه، وفرضه وأدبه، عالماً بالسنن، وأقاويل أهل العلم قديماً وحديثاً، عالماً بلسان العرب، عاقلاً يميز بين المشتبه، ويعقل القياس، عدلاً. قال البيهقي: واشترط الشافعي في «القديم» مع هذا، أن يكون عالماً كيف يأخذ الأحاديث، فلا يرد منها ثابتاً ولا يثبت منها ضعيفاً. وسئل ابن المبارك: متى يفتى الرجل؟ فقال: إذا كان عالماً بالأثر،

<sup>(</sup>۱) روا الخطيب في «الفقيه والمتفقه» (١٠٤٥).

<sup>(</sup>٢) أي الاجتهاد والترجيح بين أقوال الفقهاء.

<sup>(</sup>٣) انظر «العدة في أصول الفقه» للقاضي أبي يعلى (١١٣٦/٤)و (٥/٥٩٥)، و«التحبير شرح التحرير» لأبي الحسن المرداوي (٤٠٧١/٨)، والكوكب المنير شرح مختصر التحرير للفتوحي (٤٢/٣)، والمسودة في أصول الفقه لآل تيمية ـ d: الكتاب العربي (-0/17).

<sup>(</sup>٤) رواه الخطيب البغدادي في «الفقيه» (١٠٤٤).

بصيراً بالرأي<sup>(۱)</sup>. وقال عبدالرحمٰن بن مهدي: لا يكون الرجل إماماً حتى يعلم ما يصح مما لا يصح، حتى لا يحتج بكل شيء، وحتى يعلم مخارج العلم.اهـ<sup>(۲)</sup>.

وقال الإمام أحمد: لا ينبغي للرجل أن ينصب نفسه للفتيا حتى يكون فيه خمس خصال: أولها: أن تكون له نية، فإن لم يكن له نية لم يكن عليه نور، ولا على كلامه نور. الثانية: أن يكون له علم، وحلم، ووقار، وسكينة. الثالثة: أن يكون قويًا على ما هو فيه، وعلى معرفته. الرابعة: الكفاية، وإلا مضغه الناس. الخامسة: معرفة الناس.اهـ(٣).

قال الحافظ أبو عبدالله ابن بَطَّة العكبري في «إبطال الحيل» (3): حدثنا أبو صالح محمد بن أحمد قال: حدثنا أبو الأحوص قال حدثنا ابن أبي أوس عن أخيه عن أبيه قال: أدركت الفقهاء بالمدينة يقولون: لا يجوز أن ينصب نفسه للفتوى ولا يجوز أن يستفتى إلا الموثوق في عفافه وعقله، وصلاحه ودينه، وورعه وفقهه، وحلمه ورفقه، وعلمه بأحكام القرآن، والمحكم والمتشابه، والناسخ والمنسوخ، عالماً بالسنة والآثار، وبمن نقلها، والمعمول به منها والمتروك، عالماً بوجوه الفقه التي فيها الأحكام، عالماً باختلاف الصحابة والتابعين، فإنه لا يستقيم أن يكون صاحب رأي له علم بالكتاب والسنة والأحاديث والاختلاف، ولا صاحب حديث ليس له علم بالفقه والاختلاف ووجوه الكلام فيه، وليس يستقيم واحد منهما إلا علم بالفقه والاختلاف ووجوه الكلام فيه، وليس يستقيم واحد منهما إلا بصاحبه، قالوا: ومن كان من أهل العلم والفقه والصلاح بهذه المنزلة إلا أن طعمته من الناس وحاجاته منزلة بهم وهو محمول عليهم، فليس بموضع الفتوى ولا موثوق به في فتواه ولا مأمون على الناس فيما اشتبه عليهم.اهد.

<sup>(</sup>١) يعني الاجتهاد والقياس.

<sup>(</sup>٢) الفروع (١١١/١١١) ط: الرسالة.

<sup>(</sup>٣) انظر: "إبطال الحيل" لابن بطة (00/18)، و"إعلام الموقعين" (١٩٩/٤)، و"التحبير شرح التحرير" للمرداوي (199/18)، و"شرح الكوكب المنير" لابن النجار (199/18)، و"التحبير المنابع الم

<sup>(</sup>٤) إبطال الحيل  $(-\infty)$  ط: المكتب الإسلامي.

وليحذر المسلم الجرأة على الله جل جلاله في أحكامه، والتقدم بين يديه بشيء بلا علم، لا بينة له عليه من كتاب أو سنة أو إجماع متيقَّن، فإن القول على الله بلا علم من أكبر الذنوب، بل أكبرُها وأعظمُها \_ كما نص على ذلك جماعة من العلماء منهم شيخ الإسلام ابن تيمية والعلامة ابن القيِّم، وبعض أئمة الدعوة (١) \_ وأعجلها شؤماً على صاحبه، قال العلامة ابن القيم في "إعلام الموقعين": وقد حرم الله سبحانه القول عليه بغير علم في الفتيا والقضاء، وجعله من أعظم المحرمات، بل جعله في المرتبة العليا منها فقال تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي ٱلْفَوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْيَ بِغَيْرِ ٱلْحَقّ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنِزَل بِهِ مُلطَنَا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لَا نَعْلَمُونَ (الله مُ فرتَّب المحرماتِ أربع مراتب، وبدأ بأسهلها، وهو الفواحش، ثم ثنَّى بما هو أشد تحريماً منه، وهو الإثم والظلم، ثم ثلُّث بما هو أعظم تحريماً منهما، وهو الشرك به سبحانه، ثم ربَّعَ بما هو أشد تحريماً من ذلك كله، وهو القول عليه بلا علم، وهذا يعم القول عليه سبحانه بلا علم في أسمائه وصفاته وأفعاله، وفي دينه وشرعه، وقال تعالى: ﴿وَلَا تَقُولُواْ لِمَا تَصِفُ ٱلْسِنَكُمُ ٱلْكَذِبَ هَذَا حَلَنُكُ وَهَلَذَا حَرَامٌ لِنَفْتَرُواْ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبُّ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللَّهِ ٱلْكَذِبَ لَا يُقْلِحُونَ إِنَّ مَنَّعُ قَلِيلٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ إِنَّ اللهِ اللهِ مَا اللهُ عَلَى اللهُ على المُعَالَمُ اللهُ الكذب عليه في أحكامه وقولهم لما لم يحرمه: هذا حرام، ولما لم يحله: هذا حلال، وهذا بيان منه سبحانه أنه لا يجوز للعبد أن يقول: هذا حلال وهذا حرام، إلا بما علم أن الله سبحانه أحله وحرمه، وقال بعض السلف: ليتق أحدكم أن يقول: أحل الله كذا وحرم كذا، فيقول الله له: كذبت! لم أحل كذا ولم أحرم كذا، فلا ينبغي أن يقول لما لا يعلم ورود الوحي المبين بتحليله وتحريمه: أحله الله وحرمه الله لمجرد التقليد أو بالتأويل.اهـ (٤).

<sup>(</sup>۱) انظر: «الجواب الصحيح» لشيخ الإسلام ابن تيمية (797/8)، و«إعلام الموقعين» لابن القيم (70/1)، و«الدرر السنية» (70/1)، و(70/1).

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) النحل: ١١٦ ـ ١١٧.

<sup>(</sup>٤) «إعلام الموقعين» لابن القيم (٢٨/١).

وينبغي التحري وعدم التجري قال تعالى: ﴿وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عَلَمٌ ۚ إِنَّ ٱلسَّمْعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُولَئِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْغُولًا ﴿ ﴾ (١).

قال ابن مفلح والمرداوي وابن النجار: ذكر أبو الوفاء ابن عقيل: أنه يحرم إلقاء علم لا يحتمله السامع، لاحتمال أن يفتنه، قال البخاري: قال علي شهد: حدثوا الناس بما يعرفون، أتريدون أن يكذب الله ورسوله (٢). وفي مقدمة مسلم عن ابن مسعود: ما أنت بمحدّث قوماً حديثاً لا تبلغه عقولهم إلا كان فتنة لبعضهم (٣)، وعن معاوية مرفوعاً: «نهى عن الغلوطات»، رواه أحمد، وأبو داود (٤)، وقيل: بفتح الغين، واحدها:

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٢٧)، وترجم عليه في كتاب العلم: باب من خص بالعلم قوماً دون قوم.اه. قال الحافظ ابن حجر في «فتح الباري» (٢٢٥/١): والمراد بقوله: «بما يعرفون» أي يفهمون، وزاد آدم بن أبي إياس في «كتاب العلم» له في آخره: ودعوا ما ينكرون، أي يشتبه عليهم فهمه، وكذا رواه أبو نعيم في «المستخرج» وفيه دليل على أن المتشابه لا ينبغي أن يذكر عند العامة، ومثله قول ابن مسعود: ما أنت محدثاً قوماً حديثاً لا تبلغه عقولهم إلا كان لبعضهم فتنة. رواه مسلم، وممن كره التحديث ببعض دون بعض أحمدُ في الأحاديث التي ظاهرها الخروج على السلطان، ومالكٌ في أحًاديث الصفًات، وأبو يوسف في الغرائب، ومن قبلهم أبو هريرة كما تقدم عنه في الجرابين وأن المراد ما يقع من الفتن، ونحوه عن حذيفة، وعن الحسن أنه أنكر تحديث أنس للحجاج بقصة العرنيين؛ لأنه اتخذها وسيلة إلى ما كان يعتمده من المبالغة في سفك الدماء بتأويله الواهي، وضابط ذلك: أن يكون ظاهر الحديث يقوي البدعة، وظاهره في الأصل غير مراد، فالإمساك عنه عند من يخشى عليه الأخذ بظاهره مطلوب. والله أعلم.اه.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في مقدمة «صحيحه» (١٠/١ ـ ت: عبدالباقي).

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٢٣٦٨٧)، وأبو داود (٣٦٥٦)، وسعيد بن منصور (١١٧٩)، والطبراني في «الكبير» (ج١٩/ح ٨٩٢)، وفيه عند أحمد: قال الأوزاعي: الغلوطات: شداد المسائل وصعابها.اه وترجم عليه أبو داود باب التَّوقِّي في الفتيا.اه

قال الخطابي في «غريب الحديث» (٢٥٤/١): في حديث النبي - على انه نهى عن الغلوطات: ويُروى الأغلوطات، قال الأوزاعي: هي صعابُ المسائل، ثم فسر الغُلوطات بأنها جمع غَلوطة، وهي المسألة التي يعيا بها المسؤولُ، فيغلط فيها، كره - على العلماء، فيُغالَطوا ليُستَزَلُّوا ويُستَنقَطَ رأيُهم فيها. يقال: مسألة =

غلوطة، وهي المسائل التي يغالط بها. وقيل: بضمها، وأصلها: الأغلوطات، ونهى عنها السلف، وكان السلف يهابونها ويشددون فيها، ويتدافعونها. وأنكر أحمد وغيره على من تهجم في الجواب(١).

وعن عبدالرحمٰن بن أبي ليلى قال: لقد أدركت في هذا المسجد عشرين ومائة من الأنصار وما منهم من أحد يحدث بحديث إلا ود أن أخاه كفاه الحديث ولا يسأل عن فتيا إلا ود أن أخاه كفاه الفتيا(٢).

عن داود بن أبي هند قال: سألت الشعبي كيف كنتم تصنعون إذا سئلتم؟ قال: على الخبيرِ وقعت، كان إذا سئل الرجل، قال لصاحبه: أفتِهِم، فلا يزال حتى يرجع إلى الأول<sup>(٣)</sup>.

وعن محمد بن المنكدر، قال: إن العالم يدخل فيما بين الله وبين عباده فليطلب لنفسه المخرج (3).

ومن أراد نصيحة نفسه فعليه بالاتباع لعلماء السنة الذين على آثار السلف، فإنهم على الصراط المستقيم، وليحذر الشذوذ والفرقة ومفارقة

<sup>=</sup> غلوط إذا كان يُغلَطُ فيها، كما يقال: شاة حَلُوب وفرس رَكوب، إذا كانت تُركبَ وتُحلَب، فإذا جعلتها اسماً زدت فيها الهاء، فقلت: غَلوطة، كما يقال: حَلُوبة ورَكُوبة، وتُجمع على الغَلُوطات. والأغلُوطة أُفعولَة من الغلط، كالأحدوثة والأُحموقة ونحوهما.

قلت: وهذا منهيًّ عنه إذا كان لتبكيت المسؤول وإحراجه، أما إذا كان لتدريب الطلاب وتمرينهم فلا ضير في ذلك، فقد أخرج البخاري في كتاب العلم من صحيحه باب طرح الإمام المسألة على أصحابه ليختبر ما عندهم من العلم من حديث ابن عمر مرفوعاً: «إن من الشجر شجرة لا يسقط ورقها، وإنها مثل المسلم، حدثوني ما هي»، والنهي الوارد في حديث معاوية هذا محمول على ما لا نفع فيه أو خرج على سبيل التعنت.

<sup>(</sup>۱) التحبير شرح التحرير للمرداوي ( $\Lambda$ /ه\٤١٠٥)، و«شرح الكوكب المنير مختصر التحرير» ( $\pi$ /ه).

<sup>(</sup>۲) رواه الدارمي (۱۳۷).

<sup>(</sup>٣) رواه الدارمي في «سننه» (١٣٨).

<sup>(</sup>٤) رواه الدارمي (١٣٩).

الجماعة، فإن ذلك علامة الهلاك والعذاب، وكانت هذه نصيحة الصحابة لمن بعدهم فعن ثابت بن قطبة قال: سمعت عبدالله بن مسعود \_ وهو يخطب \_ وهو يقول: يا أيها الناس عليكم بالطاعة والجماعة، فإنهما السبيل إلى حبل الله الذي أمر به، وإن ما تكرهون في الجماعة خيرٌ مما تحبون في الفرقة (١). وصدق رَخْلَهُ فقد قال الله تعالى : ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَٱخْتَلَفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ ٱلْبَيّنَتُ ۚ وَأُوْلَتِكَ لَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمُ الْآبِكَ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُونُ وَتَسْوَدُ وُجُونُ فَأَمَّا الَّذِينَ ٱسُّوذَتَ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمُ تَكَفُرُونَ ﴿ إِنَّ ﴾ (٢)، وفي لزوم الجماعة والاستقامة عليها الفلاح في الدنيا والآخرة، وعن أبي عامر عبدالله بن لُحَيِّ قال: حججناً مع معاوية بن أبى سفيان، فلما قدمنا مكة قام حين صلى صلاة الظهر فقال: إن رسول الله عَيْكِ قال: «إنَّ أَهْلَ الْكَتَابَيْنَ افْتَرَقُوا في دِينِهمْ عَلَى ثنتيْن وَسَبْعِينَ مِلَّةً، وإنَّ هذِهِ الأمَّةَ سَتَفْتَرقُ عَلَى ثَلاثٍ وَسَبْعِينَ مِلَّةً \_ يعنى الأهواء - كُلَّهَا فِي النَّار إلا وَاحِدَةٌ، وَهِيَ الْجَمَاعَةُ، وَإِنَّهُ سَيَخْرُجُ فِي أُمَّتِي أَقْوَامٌ تُجَارِي بِهِمْ تِلْكَ الأهْواء، كَمَا يَتَجَارِي الكَلبُ بُصَاحِبهِ، لَا يَبْقَى مِنْهُ عِرْقٌ وَلا مَفْصِلٌ إلا دَخَلَهُ. واللهِ - يَا مَعْشَر العَربِ - لَئِنْ لَمْ تَقُومُوا بِمَا جاء بِهِ نَبِيُّكُمْ ﷺ لَغَيْرُكم مِن النَّاسِ أَحْرَى أَلَا يَقُومَ بِهِ» (٣).

وعن أبي غالب \_ واسمه حزَوَّر \_ قال: رأى أبو أمامة رؤوساً منصوبة على دَرَج دمشق، فقال أبو أمامة: « كلاب النار، شر قتلى تحت أديم السماء، خَيْرُ قتلى من قتلوه»، ثم قرأ: ﴿يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسُودُ وُجُوهُ ﴾ إلى آخر الآية. قلت لأبي أمامة: أنت سمعته من رسول الله على على قال: لو لم أسمعه إلا مرة أو مرتين أو ثلاثاً أو أربعاً \_ حتى عَد سبعاً \_ ما حَدَثتكموه (٤٠).

<sup>(</sup>١) رواه أبو القاسم اللالكائي في «اعتقاد أهل السنة» (١٥٩).

<sup>(</sup>۲) آل عمران: ۱۰۵ ـ ۱۰۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (١٠٢/٤)، وأبو داود (٤٥٩٧)، صححه الحاكم (٣٤٣).

<sup>(</sup>٤) رواه أحمد (٢٢٢٠٨)، والطيالسي (١١٣٦)، والترمذي (٣٠٠٠)، وابن ماجه=

وفي رواية: قال كنت بدمشق زمن عبدالملك فجيء برؤوس الخوارج فنصبت على أعواد فجئت لأنظر فيها فإذا أبو إمامة عندها فدنوت فنظرت إليها ثم قال: «كلاب النار ثلاث مرات شر قتلى تحت أديم السماء ومن قتلوه خير قتلى تحت أديم السماء» قالها ثلاث مرات ثم استبكى فقلت: يا أمامة ما الذي يبكيك؟ قال: كانوا على ديننا فذكر ما هم صائرون إليه! فقلت له: شيء تقوله برأيك أم شيء سمعته من رسول الله يه قال: إني فقلت له: شيء تقوله برأيك أم شيء سمعته من رسول الله إلا مرة أو مرتين أو ثلاثاً إلى السبع لما حدثتكموه ثم قرأ هذه الآية: ﴿وَلاَ تَكُونُوا كَالَذِينَ تَفَرَّوُوا وَأُولَتِكَ لَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ فَيَ وَمُ بَيْضُ وُجُوهٌ وَأُولَتِكَ لَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ إلى آخر الآية، ثم وَاحتلف النهود على إحدى وسبعين فرقة، سبعون فرقة في النار وواحدة في الجنة، واختلف النصارى على اثنتين وسبعين فرقة واحدة وسبعين فرقة، الأمة على وسبعين فرقة، النار، وفرقة واحدة في الجنة، فقال: تختلف هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة، النتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة» قلنا انعتهم ثلاث وسبعين فرقة، النتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة» قلنا انعتهم ثلاث وسبعين فرقة، النتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة، قالنا انعتهم ثلاث وسبعين فرقة، الأنتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة، قالنا انعتهم ثلاث وسبعين فرقة الأمة الأمة على اثنتان والله والهنة والجنة والله والجنة والجنة والجنة والبعون في النار وواحدة في الجنة والجنة والبعون في النار والمواد الأعظم» (١٠).

وعن عبدالله بن يزيد عن عبدالله بن عمرو قال: قال رسول الله على الله الله الله على أمتي ما أتى على بني إسرائيل مثلاً بمثل حذو النعل بالنعل حتى إن كان فيهم من نكح أمه علانية كان في أمتي مثله، وإن بني إسرائيل افترقوا على إحدى وسبعين ملة وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين ملة كلهم في النار إلا واحدة "، فقيل: من الواحدة ؟ قال: «ما أنا عليه اليوم وأصحابي "(٢).

<sup>= (</sup>١٧٦)، وعبدالله بن أحمد في «السنة» (١٥٤١، ١٥٤٥)، والبيهقي (١٨٨/٨)، والطبراني في «الكبير» (٨٠٣٤)، والحاكم (١٤٩/٢، ١٥٠)، وقال الترمذي: هذا حديث حسن. وقال الشيخ الألباني: حسن صحيح.

<sup>(</sup>۱) رواه عبدالله بن أحمد في «السنة» (۱۵٤٣، ۱٥٤٥)، واللالكائي في «اعتقاد أهل السنة» (۱۵۱).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٦٤١)، وأبو علي الطوسي في «مستخرجه» (١٧٠٣)، وابن نصر في=

والجماعة إنما هم العلماء أهل السنة والأثر من فارقوا الأهواء ولزموا العمل، ومن تبعهم، فعن ثوبان قال: قال رسول الله على: «لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله وهم كذلك»(٢)، وعن جابر بن عبدالله يقول: سمعت رسول الله على يقول: «لا تزال طائفة من أمتي يقاتلون على الحق ظاهرين إلى يوم القيامة»(٣)، وعن معاوية بن أبي سفيان قال: سمعت رسول الله على يقول: «لا تزال طائفة من أمتي قائمة بأمر الله لا يضرهم من خذلهم أو خالفهم حتى يأتي أمر الله وهم ظاهرون على الناس»(٤)، وعن معاوية بن قرة عن أبيه قال: قال رسول الله على: «لا تزال طائفة من أمتي منصورين لا يضرهم خذلان من خذلهم حتى تقوم الساعة»(٥).

قال الإمام أحمد بن حنبل رضي إن لم يكونوا أهل الحديث فلا أدري من هم. قال القاضي عياض: إنما أراد أحمد أهل السنة والجماعة ومن

 <sup>«</sup>السنة» (٥٩)، وابن وضاح في «البدع والنهي عنها» (٢٥٠)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (١/٣٦٩) (ح: ٢٦٥)، والآجري في «الشريعة» (٢٤)، والحاكم في «المستدرك على الصحيحين» (٤٤٤)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (١٤٧)، وحسنه الألباني في «سلسلة الأحاديث الصحيحة» (١٤٧).

<sup>(</sup>۱) رواه الطبراني في «الأوسط» (٤٨٨٦، ٧٨٤، و«الصغير» (٧٢٤)، ومن طريقه الضياء المقدسي في «الأحاديث المختارة الصحيحة» (٢٧٣٣) وقال الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٢٣١/١): رواه الطبراني في الصغير وفيه عبدالله بن سفيان، قال العقيلي: لا يتابع على حديثه هذا. وقد ذكره ابن حبان في الثقات.اه.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۹۲۰).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (١٩٢٣).

<sup>(</sup>٤) روا مسلم (١٠٣٧).

<sup>(</sup>٥) رواه ابن ماجه (٦)، وصححه ابن حبان (٦١).

يعتقد مذاهب أهل الحديث.اهـ وترجم عليه ابن حبان في «صحيحه»: «ذكر إثبات النصرة لأصحاب الحديث إلى قيام الساعة»(١).

وقال الإمام البخاري في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة من «صحيحه»: باب قول النبي على الله تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحق يقاتلون» وهم أهل العلم، حدثنا عبيد الله بن موسى، عن إسماعيل، عن قيس، عن المغيرة بن شعبة، عن النبي على الله قله والله قلم ظاهرين، حتى يأتيهم أمر الله وهم ظاهرون» (٢).

قال الحافظ ابن حجر في شرحه: قوله وهم أهل العلم هو من كلام المصنف وأخرج الترمذي حديث الباب ثم قال: سمعت محمد بن إسماعيل هو البخاري يقول: سمعت علي بن المديني يقول: هم أصحاب الحديث وذكر في «كتاب خلق أفعال العباد» عقب حديث أبي سعيد في قوله تعالى ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا﴾ هم الطائفة المذكورة في حديث: «لا تزال طائفة من أمتي» ثم ساقه وقال: وجاء نحوه عن أبي هريرة ومعاوية وجابر وسلمة بن نفيل وقرة بن إياس.انتهى. وأخرج الحاكم في «علوم الحديث» بسند صحيح عن أحمد: إن لم يكونوا أهل الحديث فلا أدري من هم! ومن طريق يزيد بن هارون مثله.اهـ(٣).

وقد كان العلماء يعدون العالم القائم بالسنة السائر على السبيل جماعة، فقد روى الحافظ أبو نعيم في ترجمة الإمام محمد بن أسلم الطوسي من «حلية الأولياء» عن أبي عبدالله محمد بن القاسم الطوسي، قال: سمعت إسحاق بن راهويه \_ وذكر في حديث رفعه إلى النبي على أنه قال: «إن الله لم يكن ليجمع أمة محمد على ضلالة، فإذا رأيتم الاختلاف فعليكم بالسواد الأعظم»، فقال رجل: يا أبا يعقوب من السواد الأعظم؟ فقال: محمد بن أسلم وأصحابه ومن تبعه، ثم قال: سأل رجل ابن

<sup>(</sup>۱) صحیح ابن حبان (۲۲۱/۱).

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري (۷۳۱۱).

<sup>(</sup>٣) فتح الباري لابن حجر (١٣/١٣).

المبارك فقال: يا أبا عبدالرحمٰن من السواد الأعظم؟ قال: أبو حمزة السكري<sup>(۱)</sup>، ثم قال إسحاق: في ذلك الزمان أبو حمزة، وفي زماننا محمد بن أسلم ومن تبعه. ثم قال إسحاق: لو سألت الجهال من السواد الأعظم؟ قالوا: جماعة الناس! ولا يعلمون أن الجماعة عالم متمسك بأثر النبي على وطريقه، فمن كان معه وتبعه فهو الجماعة، ومن خالفه فيه ترك الجماعة، ثم قال إسحاق: لم أسمع عالماً منذ خمسين سنة أعلم من محمد بن أسلم<sup>(۲)</sup>.

وذكر هذا أيضاً العلامة أبو إسحاق الشاطبي وَخَلَلْتُهُ \_ في «الاعتصام» \_ ثم قال: فانظر في حكايته تتبين غلط من ظن أن الجماعة هي جماعة الناس وإن لم يكن فيهم عالمٌ، وهو فَهْمُ العوام، لا فهم العلماء الأعلام فليثبت الموفق في هذه المزلة قدمه لئلا يضل عن سواء السبيل. اهـ (٣).

وقد ذكر كَثْلَلْهُ أقوالَ العلماء في تفسير الجماعة، ومدارها على أن الجماعة من كان على ما كان عليه رسول الله وأصحابه في حديث عبدالله بن عمرو، قال: قال رسول الله في الله المنين على أمتي ما أتى على بني إسرائيل حذو النعل بالنعل، حتى إن كان منهم من أتى أمه علانية لكان في أمتي من يصنع ذلك، وإن بني إسرائيل تفرقت على ثنتين وسبعين ملة، وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين ملة، كلهم في النار إلا ملة واحدة»، قالوا: ومن هي يا رسول الله؟ قال: «ما أنا عليه وأصحابي» وقد نبه الله على ذلك بقوله تعالى: ﴿وَالسَّبِقُونَ اللَّوَلُونَ مِنَ الْمُهَجِينَ وَالْأَضَارِ

<sup>(</sup>١) هو الحافظ محمد بن ميمون المروزي وسيأتي التعريف به وتخريج هذا الأثر قريباً إن شاء الله

<sup>(</sup>٢) حلية الأولياء وطبقات الأصفياء لأبي نعيم (٢٣٨/٩).

 <sup>(</sup>٣) الاعتصام للشاطبي ـ ط: ابن الجوزي (٣/٢١٩).

<sup>(</sup>٤) رواه الترمذي (٢٦٤١)، وأبو علي الطوسي في «مستخرجه على الترمذي» (١٧٠٣)، والآجري في «الشريعة» (٢٦، ٢٤)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (١٦٦/١)، وصححه البغوي في «شرح السنة» (٢١٣/١).

وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَـدَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجَـدِي تَجَـدِي تَجَـدِي تَجَـدِي اللَّهُ الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا آبَدًا ذَلِكَ ٱلْفَوْزُ ٱلْعَظِيمُ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

ومما ذكروا في تفسير الجماعة أن الجماعة هم العلماء المجتهدون والأئمة المرضيون، قال الشاطبي: فمن خرج مما عليه جماعة علماء الأمة مات ميتة جاهلية، لأن الله جعلهم حجة على العالمين، وهم المعنيون بقوله عليه الصلاة والسلام: «إن الله لن يجمع أمتي على ضلالة»(٢)، وذلك أن العامة عنها تأخذ دينها، وإليها تفزع في النوازل، وهي تبع لها، فمعنى قوله: «لن تجتمع أمتي على ضلالة»: لن يجتمع علماء أمتي على ضلالة. وممن قال بهذا عبدالله بن المبارك، وإسحاق بن راهويه، وجماعة من السلف، وهو رأي الأصوليين، فقيل لعبدالله بن المبارك: من الجماعة الذين ينبغي أن يقتدى بهم؟ قال: أبو بكر وعمر، فلم يزل يحسب (٣) حتى النهي محمد بن ثابت والحسين بن واقد، فقيل: هؤلاء ماتوا: فمن الأحياء؟ قال أبو حمزة السكري (٤). وعن المسيب بن رافع قال: كانوا إذ

<sup>(</sup>١) التوبة: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>۲) حديث صحيح جاء من وجوه مسندة ومرسلة، فقد أخرجه الترمذي (٢١٦٧)، والطبراني والحاكم (١١٦/١) من حديث ابن عمر. وأخرجه أحمد (٢٧٢٢٤)، والطبراني (٢١٧١) عن أبي بصرة الغفاري، وأخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (٨٠، ٩٢) من حديث كعب بن عاصم الأشعري. والحاكم (١١٦/١) عن ابن عباس. وله شاهد عن الحسن مرسلاً بسند رجاله ثقات عند الطبري (١٣٣٧٣). وعن ابن مسعود موقوفاً عند ابن أبي عاصم (٨٥) بسند جيد.

<sup>(</sup>٣) في بعض الطبعات (يحسر).

<sup>(</sup>٤) هو الإمام الحافظ محمد بن ميمون المروزي أبو حمزة السكري عالم مرو، من شيوخ ابن المبارك، وأقران حسين بن واقد، وسمي بالسكري لحلاوة كلامه، توفي سنة ١٦٧هـ. انظر: الجرح والتعديل (٨ ١٨)، وطبقات ابن سعد (٧ ٣٧٣)، وتاريخ بغداد (٣ ٢٦٦ . ٢٦٩)، والسير (٧ ٣٨٥).

والأثر أخرجه الترمذي في الفتن، باب لزوم الجماعة، (٤٠٤/٤) عقب حديث (٢١٦٧)، وقال: وأبو حمزة هو محمد بن ميمون، وكان شيخاً صالحاً، وإنما قال هذا في حياته عندنا.اه وأخرجه بنحوه أبو زرعة الرازي في «تاريخه» (٢٠٨)، واللالكائي (٢٣٢٦).

جاءهم شيء من القضاء ليس في كتاب الله ولا سنة رسول الله سموه صوافي الأمراء، فجمعوا له أهل العلم، فما أجمع رأيهم عليه فهو الحق.

وعن إسحاق بن راهويه نحو مما قال ابن المبارك(١).

فعلى هذا القول لا مدخل في السؤال لمن ليس بعالم مجتهد، لأنه داخل في أهل التقليد، فمن عمل منهم بما يخالفهم فهو صاحب الميتة الجاهلية، ولا يدخل أيضاً أحد من المبتدعين، لأن العالم أولاً لا يبتدع، وإنما يبتدع من ادعى لنفسه العلم وليس كذلك، ولأن البدعة قد أخرجته عن نمط من يعتد بأقواله، وهذا بناءً على القول بأن المبتدع لا يعتد به في الإجماع، وإن قيل بالاعتداد به فيه ففي غير المسألة التي ابتدع فيها، لأنهم في نفس البدعة مخالفون للإجماع: فعلى كل تقدير لا يدخلون في السواد الأعظم أصلاً(٢).

ثم قال الشاطبي: فلنأخذ ذلك أصلاً ونبني عليه معنى آخر، وذلك أن الجميع اتفقوا على اعتبار أهل العلم والاجتهاد سواء ضموا إليهم العوام أم لا، فإن لم يضموا إليهم العوام، فلا إشكال أن الاعتبار إنما هو بالسواد الأعظم من العلماء المعتبر اجتهادهم، فمن شذ عنهم فمات فميتته جاهلية، وإن ضموا إليهم العوام فبحكم التبع، لأنهم غير عارفين بالشريعة، فلا بد من رجوعهم في دينهم إلى العلماء، فإنهم لو تمالئوا على مخالفة العلماء فيما حدّوا لهم، لكانوا هم الغالب والسواد الأعظم في ظاهر الأمر، لقلة العلماء وكثرة الجهال، فلا يقول أحد: إن اتباع جماعة العوام هو المطلوب، وإن العلماء هم المفارقون للجماعة والمذمومون في الحديث! بل الأمر بالعكس، وأن العلماء هم السواد الأعظم وإن قلوا، والعوام هم المفارقون للجماعة إن خالفوا، فإن وافقوا فهو الواجب عليهم.

<sup>(</sup>١) رواه أبو نعيم في الحلية ( $^{/4}$ ) وتقدم قريباً.

<sup>(</sup>٢) في بعض النسخ: (رأساً).

ومن هنا لما سئل ابن المبارك عن الجماعة الذين يقتدى بهم أجاب بأن قال: أبو بكر وعمر، قال فلم يزل يحسب<sup>(۱)</sup> حتى انتهى إلى محمد بن ثابت والحسين بن واقد، قيل: فهؤلاء ماتوا، فمن الأحياء؟ قال: أبو حمزة السكري وهو محمد بن ميمون المروزي، فلا يمكن أن يعتبر العوام في هذه المعاني بإطلاق، وعلى هذا لو فرضنا خلو الزمان عن مجتهد لم يمكن اتباع العوام لأمثالهم، ولا عد سوادهم أنه السواد الأعظم المنبه عليه في الحديث الذي من خالفه فميتته جاهلية، بل يتنزل النقل عن المجتهدين منزلة وجود المجتهدين، فالذي يلزم العوام مع وجود المجتهدين.

وأيضاً فاتباع نظر من لا نظر له، واجتهاد من لا اجتهاد له، محض ضلالة، ورمي في عماية، وهو مقتضى الحديث الصحيح: "إن الله لا يقبض العلم انتزاعا ينتزعه من الناس ولكن يقبض العلم بقبض العلماء، حتى إذا لم يبق عالم اتخذ الناس رؤساء جهالاً فسئلوا فأفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا»(٢).

روى أبو نعيم عن محمد بن القاسم الطوسي قال: سمعت إسحاق بن راهويه وذكر في حديث رفعه إلى النبي على قال: «إن الله لم يكن ليجمع أمة محمد على ضلالة، فإذا رأيتم الاختلاف فعليكم بالسواد الأعظم»، فقال رجل: يا أبا يعقوب، من السواد الأعظم؟ فقال: محمد بن أسلم وأصحابه ومن تبعه، ثم قال: سأل رجل ابن المبارك: من السواد الأعظم؟ قال: أبو حمزة السكري. ثم قال إسحاق: في ذلك الزمان \_ يعني أبا حمزة \_ وفي زماننا محمد بن أسلم، ومن تبعه، ثم قال إسحاق: لو سألت الجهال عن السواد الأعظم لقالوا: جماعة الناس، ولا يعلمون أن الجماعة عالم متمسك بأثر النبي على وطريقه، فمن كان معه وتبعه فهو الجماعة، ثم قال إسحاق: لم أسمع عالماً منذ خمسين سنة كان أشد

<sup>(</sup>١) في بعض النسخ: (يحسر).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (١٠٠)، ومسلم (٢٦٧٣) عن عبدالله بن عمرو بن العاص.

تمسكاً بأثر النبي عليه من محمد بن أسلم.اهـ(١).

<sup>(</sup>۱) الاعتصام للشاطبي (۳۰۰/۳ ـ ۳۰۲ ـ ت: مشهور) أو (۲۰۹/۳ ـ ۲۱۱ ـ ت: الشقير والحميد والصيني)، أو (۲/۷۷ ـ ۷۷۱ ـ ت:الهلالي).

<sup>(</sup>٢) الصف: ٥.

<sup>(</sup>٣) هود: ١١٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير البغوي (٢٠٣/٤).

<sup>(</sup>٥) فصلت: ۳۰.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الطبري (١١٥/٢٤)، وعلقه البغوي في «تفسيره» (١٧٢/٧)، وعزاه السيوطي في «الدر المنثور» (٣٢٢/٧) لابن المبارك وسعيد بن منصور وأحمد في «الزهد»، وعبد بن حميد، والحكيم الترمذي، وابن المنذر.

وعن سفيان الثقفي، قال: قلت: يا رسول الله قل لي في الإسلام قولاً لا أسأل عنه أحداً، قال: «قل: آمنت بالله، ثم استقم»(١).

وعن سلام بن مسكين، قال: كان قتادة إذا تلا: ﴿إِنَّ ٱللَّهِ عَلَى أَمْرِ اللهُ وَعَنَّ اللهُ عَلَى أَمْرِ الله وَطاعته، وسنة نبيكم، وامضوا حيث تؤمرون، فالاستقامة أن تلبث على الإسلام، والطريقة الصالحة، ثم لا تمرق منها، ولا تخالفها، ولا تشذ عن السنة، ولا تخرج عنها، فإن أهل المروق من الإسلام منقطع بهم يوم القيامة، ثم إياكم وتصرف الأخلاق، واجعلوا الوجه واحداً، والدعوة واحدة، فإنه بلغنا أنه من كان ذا وجهين، وذا لسانين كان له يوم القيامة لسانان من نار(٢٠).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۲).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن بطة في «الإبانة الكبرى» (۳۱۷/۱-۱۶۳).

<sup>(</sup>٣) النساء: ١١٥.

<sup>(</sup>٤) القلم: ٤٤.

أَزَاعَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمُ (١). وقوله ﴿وَنَذَرُهُمُ فِي طُغَيَنِهِمُ يَعْمَهُونَ ﴿ اللهِ (٢). وجعل النار يوم مصيره في الآخرة، لأن من خرج عن الهدى لم يكن له طريق إلا إلى النار يوم القيامة.اهـ (٣).

وقد بين تعالى أن الفوز بلزوم طريق السلف، فقال: ﴿وَالسَّيِقُونَ الْمُورِينَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُواْ الْأَوْلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَنصارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَّضِي اللَّهُ عَنْهُمُ وَرَضُواْ عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنَّتِ تَجُرِي تَعَتْهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَداً ذَلِكَ الْفَوْزُ الْفَوْرُ الْفَوْلُ وَالْعَمال، الْعَظِيمُ (أُنَّ)، أي: اتَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ بالاعتقادات والأقوال والأعمال، فهؤلاء، هم الذين سلموا من الذم، وحصل لهم نهاية المدح، وأفضل الكرامات من الله جل جلاله (٥).

وعن عبدالله بن مسعود، قال: إن الله نظر في قلوب العباد، فوجد قلب محمد على خير قلوب العباد، فاصطفاه لنفسه، فابتعثه برسالته، ثم نظر في قلوب العباد بعد قلب محمد، فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد، فجعلهم وزراء نبيه، يقاتلون على دينه، فما رأى المسلمون حسنا، فهو عند الله حسن، وما رأوا سيئاً فهو عند الله سيَّ أنه.

<sup>(</sup>١) الصف: ٥.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١١٠.

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير ط: دار طيبة (٢/٤١٢).

<sup>(</sup>٤) التوبة: ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٥) تفسير السعدي (ص/٣٤٩).

<sup>(</sup>٦) أخرجه الإمام أحمد (٣٦٠٠)، والطيالسي (٢٤٦)، والبزار (١٣٠ ـ زوائده)، والطبراني في «الكبير» (٨٥٨١، ٨٥٨٨)، والبغوي في «شرح السنة» (١٠٥) بسند حسن.

<sup>(</sup>V) أخرجه أبو نعيم في «الحلية» (٣٠٥/١، ٣٠٦) بسند جيد.

و جاء مثله عن عبدالله بن مسعود رضي (١).

وعن مسعر قال: أخرج إلي معن بن عبدالرحمٰن كتاباً فحلف لي بالله أنه خط أبيه فإذا فيه: قال عبدالله يعني ابن مسعود: والذي لا إله الا هو ما رأيت أحداً كان أشد على المتنطعين من رسول الله على وما رأيت أحداً كان أشد عليهم من أبي بكر وأني لأرى عمر كان أشد خوفاً عليهم أو لهم (٢).

وعن أبي عبدالرحمٰن السلمي عن عبدالله بن مسعود قال: اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم، كل بدعة ضلالة<sup>(٣)</sup>.

عن عبدالله بن مسعود: لا يأتي عليكم عام إلا وهو شر من الذي كان قبله، أما إني لست أعني عاماً أخصب من عام، ولا أميراً خيراً من أمير؛ ولكن علماءكم وخياركم وفقهاءكم يذهبون، ثم لا تجدون منهم خلفاً، ويجئ قوم يقيسون الأمر برأيهم (٤).

وقال حذيفة بن اليمان رها الله الله القراء استقيموا فقد سبقتم سبقاً بعيداً، وإن أخذتم يميناً وشمالاً، لقد ضللتم ضلالاً بعيداً، وفي رواية: اتبعوا، ولا تبتدعوا، فقد كفيتم، اتبعوا آثارنا، فقد سبقتم سبقاً بعيداً، وإن أخطأتم فقد ضللتم ضلالاً بعيداً،

وعن عبدالله بن مسعود قال: الاقتصاد في السنة خير من الاجتهاد في البدعة (٧).

<sup>(</sup>۱) ذكره البغوي في «شرح السنة» (۱/۲۱٤).

<sup>(</sup>۲) رواه الدارمي في سننه (۱٤٠).

<sup>(</sup>٣) رواه الدارمي في سننه (٢٠٥)، وأبو خيثمة في «العلم» (٥٤)، والطبراني في «معجمه الكبير» (جP/-4۷۷).

<sup>(</sup>٤) رواه الدارمي في سننه (١٨٨)، وابن أبي زمنين في «أصول السنة» (١٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٧٢٨٢).

<sup>(</sup>٦) الإبانة الكبرى لابن بطة (٣٣٦/١- ٢٠٥).

<sup>(</sup>۷) رواه ابن بطة (۱/۳۲۰/ح ۱۶۸).

وعن عثمان بن حاضر الأزدي قال: قلت لابن عباس: أوصني قال: عليك بالاستقامة، اتبع ولا تبتدع، اتبع الأثر الأول ولا تبتدع (١٠).

وعن العرباض بن سارية قال: صلى بنا رسول الله على الصبح ذات يوم، ثم أقبل علينا فوعظنا موعظة بليغة ذرفت منها العيون، ووجلت منها القلوب، فقال قائل: يا رسول الله كأنها موعظة مودع، فماذا تعهد إلينا؟، فقال: «أوصيكم بتقوى الله، والسمع والطاعة، وإن كان عبداً حبشياً، فإنه من يعش بعدي، فسيرى اختلافاً كثيراً، فعليكم بسنتي، وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، فتمسكوا بها، وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة»(٢).

وعن أبي قتادة عن النبي على قال: «إن يطيعوا أبا بكر وعمر يرشدوا» (٣) ، وعن حذيفة قال: قال رسول الله على: «اقتدوا بالذين من بعدي أبي بكر وعمر» وفي رواية: «واهتدوا بهدي عمار وتمسكوا بعهد ابن مسعود» (٤).

وعن عبدالله بن عمر، عن رسول الله على قال: «إن الله لا يجمع

<sup>(</sup>۱) رواه الدارمي في «سننه» (۱٤۱)، وابن أبي الزمنين في «أصول السنة» (۱۲)، والهروي في «ذم الكلام وأهله» (٣٣٤)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (۱۹/۱/ح١٩٥) ت: نعسان.

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (١٧١٤٤، ١٧١٤٥)وأبو داود (٢٠٧١)، والدارمي (٤٤/١)، وابنُ ماجه (٤٠ ـ ٤٤)، والترمذي (١٧٨٠، ٢٨٧١)، ابن أبي عاصم في «السنة» (٨٨، ٢٨٧)، والترمذي (٢٨٧، ٢٨٧١)، ابن أبي عاصم في «السنة» (٢٨، ٢٩، ٣٠)، وابن حبان (٥)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (١١٨٦)، والطبراني في «الكبير» (ج٨١/ح٢١٧)، والحاكم (٩٥/١)، والبغوي في «شرح السنة» (١٠٠١). قال الحاكم: هذا حديث صحيح ليس له علة.اه.

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٦٨١) عن أبي قتادة.

<sup>(3)</sup> رواه أحـمـد (٢٣٢٤، ٢٣٢٧٦، ٢٣٣٨٦)، والـحـمـيـدي (٤٤٩)، وابـن سعـد (٢/٣٣٤)، والترمذي (٣٦٦١)، والبزار في «مسنده» (٢٨٢٧)، وأبو حاتم ـ كما في «العلل» لابنه (٢/٣٧)، والطحاوي في «شرح المشكل» (١٢٢٦، ١٢٢٧، ١٢٢٨)، والبغوي (٣٨٩، ٣٨٩٥)، والحاكم (٣/٥)، والبيهقي في «الاعتقاد والهداية إلى سبيل الرشاد» (١/٠٤٣) وحسنه الترمذي.

أمتي، أو قال: أمة محمد على ضلالة، ويد الله على الجماعة، ومن شذ شذ إلى النار $^{(1)}$ .

قال الإمام أبو عيسى الترمذي<sup>(۲)</sup> والإمام محيي السنة أبو محمد البغوي<sup>(۳)</sup>: وتفسير الجماعة عند أهل العلم: هو أهل الفقه والعلم والحديث قال: الترمذي: وسمعت الجارود بن معاذ يقول سمعت علي بن الحسين يقول: سألت عبدالله بن المبارك من الجماعة ؟ فقال: أبو بكر وعمر، قال: فلان وفلان، قيل له: قد مات أبو بكر وعمر، قال: فلان وفلان، قيل له: قد مات فلان وفلان، فقال عبدالله بن المبارك: أبو حمزة السكري جماعة. قال أبو عيسى وأبو حمزة هو محمد بن ميمون وكان شيخاً صالحاً، وإنما قال هذا في حياته عندنا.اهـ

وعن أبي مسعود البدري أنه سئل الوصية، فقال: عليكم بتقوى الله، وهذه الجماعة، فإن الله لا يجمع أمة محمد على ضلالة أبداً، وعليكم بالصبر حتى يستريح بر أو يستراح من فاجر<sup>(1)</sup>.

وعن عبدالرحمٰن بن القاسم، عن مالك بن أنس قال: كان عمر بن عبدالعزيز يقول: سَنَّ رسولُ الله عَلَيْ وولاة الأمر من بعده سنناً، الأخذ بها تصديق بكتاب الله، واستكمال لطاعة الله، وقوة على دين الله، من عمل بها مهتدي، ومن استنصر بها منصور، ومن خالفها اتبع غير سبيل

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۱٦۷)، والحاكم، وأبو نعيم في «الحلية». وقال الترمذي وأبو نعيم: غريب. وقال الشيخ الألباني: صحيح دون «ومن شذ». وللحديث شواهد عند الحاكم (۱۱۰/۱ ـ ۱۱۹)، وعند ابن أبي عاصم في «السنة» (۸۵، ۸۵، ۸۳، ۸۲، وذكره ابن ماجه في سننه من حديث أنس الله (۲۹۵۰).

وذكره السيوطي في الجامع الصغير (١٨١٨): وقال حديث حسن، وصححه الشيخ الألباني في الجامع الصغير (١٨٤٤) وللحديث شاهد عند الإمام أحمد في المسند (٥/٥١)، والدارمي(٢٩/١) وأبى داود (٤٥٢/٤).

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذي (٤٦٦/٤).

<sup>(</sup>٣) «شرح السنة» (١/٤/١).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن بطة في «الإبانة الكبرى» (١/٣١٤/ح١٥٦)ت: رضا نعسان.

المؤمنين، وولاه الله ما تولى وصلاه جهنم وساءت مصيراً، قال مالك: فأعجبني عزم عمر على ذلك (١).

وعن خالد بن سعد، أن حذيفة الله الما حضرته الوفاة دخل عليه أبو مسعود البدري فقال له: اعهد إلينا، فقد كان رسول الله على يحدثك بأحاديث! قال: أو ما أتاك الحق اليقين؟! قال: بلى وعزة ربي، قال: اعلم أن من أعمى الضلالة أن تعرف ما كنت تنكر، أو أن تنكر ما كنت تعرف، وإياك والتلوُّن في دين الله، فإن دين الله واحد(٢).

وقال شريح: إن السنة قد سبقت قياسكم، فاتبع ولا تبتدع، فإنك لن تضل ما أخذت بالأثر<sup>(٣)</sup>.

وجاء رجل إلى مالك فسأله عن مسألة، فقال له: قال رسول الله ﷺ كذا وكذا، فقال الرجل: أرأيت؟ قال مالك: ﴿فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُعُالِفُونَ عَنَ اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَدَابُ أَلِيمُ ﴿ اللهِ عَدَابُ اللهِ عَدَابُ اللهِ عَدَابُ اللهِ مُ ﴿ اللهِ اللهِ عَدَابُ اللهِ عَدَابُ اللهِ عَدَابُ اللهِ اللهُ ﴿ اللهِ اللهِ عَدَابُ اللهِ اللهِ عَدَابُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَدَابُ اللهُ ال

وعن سفيان، أن عمر بن عبدالعزيز، كتب إلى بعض عماله: أوصيك بتقوى الله، والاقتصاد في أمره، واتباع سنة رسوله على وترك ما أحدث المحدثون بعده، فيما قد جرت به سنته، وكفوا مؤونته، واعلم أنه لم يبتدع إنسان بدعة، إلا قدم قبلها ما هو دليل عليها، وعبرة فيها فعليك بلزوم السنة، فإنها لك بإذن الله عصمة، واعلم أن من سن السنن قد علم ما في

<sup>(</sup>۱) رواه عبدالله بن أحمد (۷٦٦)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» ( $^{70}$ / $^{9}$ ) ت: رضا نعسان. والآجري في الشريعة ( $^{11}$ ,  $^{12}$ ,  $^{13}$ )، وأبو نعيم في الحلية ( $^{11}$ )، والخطيب في الفقيه والمتفقه ( $^{11}$ ).

وقول عمر رواه اللالكائي في اعتقاد أهل السنة (١٣٤).

<sup>(</sup>۲) رواه علي بن الجعد في «مسنده» (۳۰۸۳)، والبيهقي في «السنن الكبرى» (۲۰۳۸۹)، واللالكائي في «شرح أصول اعتقاد أهل السنة والجماعة» (۱۲۰)، والهروي في «ذم الكلام وأهله» (۸۸/٤).

<sup>(</sup>٣) رواه الدارمي (١٩٨، ٢٠٤).

<sup>(</sup>٤) النور: ٦٣.

خلافها من الخطأ والزلل، والتعمق والحمق، فإن السابقين عن علم وقفوا، وببصر نافذ كفوا، وكانوا هم أقوى على البحث، ولم يبحثوا(١).

وعن أبي الصَّلْت قال: كَتَبَ رجلٌ إلى عمر بن عبدالعزيز يسأله عن القدر، فكتَب: أما بعدُ، أوصيكَ بتقوى الله، والاقتصادِ في أمره، واتباع سنَةِ رسوله ﷺ، وتركِ ما أحدَثَ المُحْدِثون بعد ما جَرَت به سُنته، وكفُواَ مُؤْنته، فعليكَ بلزوم السنة، فإنها لك \_ بإذن الله \_ عصمة. ثم اعلَمْ أنه لم يبتدع الناسُ بدعةً إلا قد مضى قبلها ما هو دَليلٌ عليها أو عِبرةٌ فيها، فإن السنَّةَ إنما سنَّها من قد علم ما في خلافها من الخطأ والزَّلَل والحُمقِ والتَعَمُّقِ، فارْضَ لنفسك ما رَضى به القومُ لأنفسهم، فإنهم على علم وقَفُوا، وببصر نافذٍ كَفُّوا، وهم على كشفِ الأمور كانوا أقوى، وبفضل ماً كانوا فيه أولى، فإن كان الهدى ما أنتم عليه لقد سَبِقْتُموهم إليه، ولَئنْ قلتم: إنما حدث بعدهم! ما أحدثه إلا من اتبعَ غيرَ سبيلِهم، ورَغِبَ بنفسه عنهم، فإنهم هم السَّابقون، فقد تكلُّموا فيه بما يكفى، ووصفوا منه ما يشفي، فما دونهم مِن مَقْصَرٍ، وما فوقهم مِن مَحْسَرِ، وقد قَصَّرَ قوم دونهم فَجَفَوْا، وطَمَحَ عنهم أقوام فغَلَوْا(٢)، وإنَّهم بين ذلك لعلى هدًى مستقيم، كتبتَ تسألُ عن الإقرار بالقَدَر، فعلى الخبير ـ بإذن الله ـ وقَعْتَ، ما أعلَمُ ما أَحْدَثَ الناسُ من مُحْدَثةٍ، ولا ابتدعوا من بدعةٍ هي أبينُ أثراً ولا أثبتُ أمراً من الإقرار بالقَدَر، لقد كان ذكرُه في الجاهليةِ الجهلاء، يتكلمون به في كلامهم وفي شعرهم، يُعَزُّون به أنفسَهم على ما فاتهم، ثم لم يَزدْهُ الإسلام بعدُ إلا شِدَّةً، ولقد ذكرَهُ رسولُ الله ﷺ في غير حديثٍ ولا حديثين، وقد سَمعَهُ منه المسلمون، فتكلَّموا به في حياته وبعد وفاته، يقيناً وتسليماً لربهم، وتضعيفاً لأنفسهم، أن يكون شيءٌ لم يُحِطْ به علمه، ولم يحصِه كتابُه، ولم يمْض فيه قَدَرُه، وإنَّه لمعَ ذلك في مُحكم كتابه: لَمِنه

<sup>(</sup>۱) رواه ابن بطة في «الإبانة الكبرى» (۱/۳۲۱/ح ۱۷۰).

<sup>(</sup>٢) مَقْصَر بمعنى تقصير، ومَحْسَرٍ من حسر البصر حسوراً إذا كُلَّ وانقطع، والمراد أن الإفراط والتفريط يكون صاحبه على غير هُدى مستقيم.

اقتبسُوه، ومنه تَعَلَّموه، ولئن قلتم: لِمَ أنزل الله آية كذا؟ ولِمَ قال كذا؟ لقد قرؤوا منه ما قرأتم، وعلموا مِن تأويله ما جهلتم، وقالوا بعد ذلك: كُلُّه بكتابٍ وقَدَرٍ، وكُتبتِ الشقاوةُ، وما يُقدَّرْ يكن، وما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن، ولا نَملِكُ لأنفسنا ضَرَّا ولا نَفعاً، ثم رغبوا بعد ذلك ورَهِبُوا(۱).

قال البغوي: واتفق علماء السلف من أهل السنة على النهي عن الجدال والخصومات في الصفات، وعلى الزجر عن الخوض في علم الكلام وتعلمه. وسأل رجل عمر بن عبدالعزيز عن شيء من الأهواء، فقال: الزم دين الصبي في الكتاب والأعرابي، والله عما سوى ذلك(٢).

وقال أيضاً: من جعل دينه غرضاً للخصومات أكثر التنقل أو قال: أكثر الشك أو قال يكثر التحول<sup>(٣)</sup>.

عن عائشة أن النبي على قال: «أبغض الرجال إلى الله الألد الخصم»(٤).

وقال الربيع: سمعت الشافعي يقول: المراء في الدين يقسي القلب ويورث الضغائن (٥).

وعن ابن عباس قال: أمر الله المؤمنين بالجماعة ونهاهم عن الاختلاف والفرقة وأخبرهم بما هلك من كان قبلهم بالمراء والخصومات (٦).

وعبدالله بن عمرو قال: سمعت النبي عليه يقول: «إن الله لا ينزع

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٦١٢)، وأبو بكر الآجري في «الشريعة» (ص/٢٣٣).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن بطة في «الإبانة الكبرى» (۳۳٤/۱-۲۰۲).

<sup>(</sup>٣) رواه اللالكائي في «اعتقاد أهل السنة» (٢١٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٤٥٧، ٣٢٥٨، ٧١٨٨)، ومسلم (٢٦٦٨).

<sup>(</sup>٥) العلو للعلي الغفار (٤٤٨) ط: أضواء السلف.

<sup>(</sup>٦) رواه اللالكائي في «اعتقاد أهل السنة» (٢١٢).

العلم بعد أن أعطاهموه انتزاعاً ولكن ينتزعه منهم مع قبض العلماء بعلمهم، فيبقى ناس جهال يستفتون فيفتون برأيهم فيضلون ويضلون (١٠).

عن ابن عمر عن عمر أنه قال: اتهموا الرأي على الدين، فلقد رأيتني أرد أمرَ رسول الله على برأيي اجتهاداً، ووالله ما آلوا عن الحق، وذلك يوم أبي جندل، والكفار بين يدي رسول الله على وأهل مكة، فقال: اكتبوا بسم الله الرحمن الرحيم، فقالوا: إنا قد صدقناك بما تقول ولكن تكتب باسمك اللهم، قال: فرضي رسول الله على وأبيت عليهم! حتى قال: «يا عمر تراني قد رضيت وتأبى»! قال: فرضيت (٢).

وعن سهل بن حنيف أنه كان يقول بصفين: يا أيها الناس اتهموا رأيكم، فوالله لقد رأيتني يوم أبي جندل ولو أني استطيع أن أرد من أمر رسول الله على لله لله على أمر نعرفه إلا أمركم هذا (٣).

عن عاصم قال: قال أبو العالية (٤): إياكم وهذه الأهواء التي تلقي بين الناس العداوة والبغضاء. فحدثت الحسن (٥) فقال: صدق ونصح. فحدثت به حفصة بنت سيرين، فقالت: يا باهلي أنت حدثت بهذا محمداً (٢)؟ قلت: لا! قالت: فحدثه إذاً (٧).

وقال الإمام مالك بن أنس: إياكم والبدع، قيل: يا أبا عبدالله وما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٣٠٧)، ومسلم (٢٦٧٣).

<sup>(</sup>۲) رواه الإمام أحمد في «فضائل الصحابة» (٥٥٨)، والبزار في «مسنده» (١٤٨)، والطبراني (ج١/ح ٨٢)، واللالكائي في «اعتقاد أهل السنة» (٢٠٨)، والضياء في «المختارة الصحيحة» (٢١٩)، قال الهيثمي: «مجمع الزوائد» (٢١٢/٦): رواه البزار ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣١٨١، ٧٣٠٨)، ومسلم (١٧٨٥).

<sup>(</sup>٤) الرياحي.

<sup>(</sup>٥) هو البصري.

<sup>(</sup>٦) هو ابن سيرين.

<sup>(</sup>٧) رواه اللالكائي في اعتقاد أهل السنة (٢١٤).

البدع؟ قال: أهل البدع الذين يتكلمون في أسماء الله وصفاته وكلامه وعلمه وقدرته، ولا يسكتون عما سكت عنه الصحابة والتابعون لهم بإحسان (١٠).

عن عبدالرحمٰن بن يزيد قال: سمعت عبدالله بن مسعود يقول: إياكم وما يحدث الناس من البدع فإن الدين لا يذهب من القلوب بمرة؛ ولكن الشيطان يحدث له بدعاً حتى يخرج الإيمان من قلبه ويوشك أن يدع الناس ما ألزمهم الله من فرضه في الصلاة والصيام والحلال والحرام ويتكلمون في ربهم عَلَى فمن أدرك ذلك الزمان فليهرب! قيل: يا أبا عبدالرحمٰن فإلى أين؟ قال: إلى لا أين، قال: يهرب بقلبه ودينه لا يجالس أحداً من أهل البدع (٢).

وعن عبدالله بن نافع قال: سمعت مالك بن أنس يقول: لو أن العبد ارتكب الكبائر بعد أن لا يشرك بالله شيئاً ثم نجا من هذه الأهواء والبدع والتناول لأصحاب رسول الله على أرجو أن يكون في أعلا درجة الفردوس، مع النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً، وذلك أن كل كبيرة فيما بين العبد وبين الله على نار جهنم، من مات على السنة منه على رجاء إنما يهوي بصاحبه في نار جهنم، من مات على السنة فليبشر، من مات على السنة فليبشر، من مات على السنة فليبشر، من مات على السنة فليبشر.

وعن أبي إدريس الخولانيِّ عائذِ الله أن يزيد بنَ عَمِيرة ـ وكان من أصحاب معاذ بن جبل ـ أخبره، قال: كان معاذ لا يجلس مجلساً للذكر حين يجلس إلا قال: الله حَكَمٌ قِسْطٌ، هلك المُرتابون، فقال معاذ بن جبل يوماً: إن مِنْ ورائكم فِتَناً يكثُرُ فيها المال، ويُفتح فيها القرآنُ، حتى يأخُذهُ المؤمنُ والمنافقُ، والرجلُ والمرأة، والصغيرُ والكبيرُ، والعبدُ والحرُّ، فيوشِكُ قائلٌ أن يقول: ما للناس لا يتَّبعونى وقد قرأتُ القرآن؟ ما هم فيوشِكُ قائلٌ أن يقول: ما للناس لا يتَّبعونى وقد قرأتُ القرآن؟ ما هم

<sup>(</sup>۱) رواه الهروي في «ذم الكلام وأهله» (۸۵۸).

<sup>(</sup>٢) رواه اللالكائي في «اعتقاد أهل السنة» (١٩٦).

<sup>(</sup>٣) رواه الهروي في «ذم الكلام وأهله» (٨٦٦).

بمتبعيَّ حتَّى أبتدعَ لهم غيرَه، فإيَّاكم وما ابتُدع؟ فإنَّ ما ابتُدعَ ضلالةٌ، وأحَذرُكُم زَيغَةَ الحكيم، فإن الشيطان قد يقول كلمة الضلالة على لسان الحكيم، وقد يقول المنافقُ كلمةَ الحق. قال: قلت لمعاذ: ما يُدريني يرحمك الله \_ أن الحكيم قد يقول كلمةَ الضلالةِ، وأن المنافقَ قد يقول كلمةَ الحق؟ قال: بلى، اجتَنِبْ من كلام الحكيم المُشتهِرَاتِ \_ وفي رواية: المشبَّهات \_ التي يُقال ما هذه؟! وفي رواية: بلى ما تشابَه عليكَ مِن قولِ الحكيم حتى تقول: ما أراد بهذه الكلمة، ولا يَثْنِينَّكَ ذلك عنه \_ وفي رواية: ولا يُنتينَّك ذلك عنه \_ وفي رواية: ولا يُشتِينَّك ذلك عنه \_ وفي الحقيّ الحقيّ الحقيّ الحقيّ الحقيّ الحقيّ الحقيّ المعتَه الحقيّ الحقيق الحقيّ الحقيّ الحقيق الحقيق

وعن الزهري، قال: الاعتصام بالسنة نجاة، والعلم يقبض قبضاً سريعاً، فنعش العلم ثبات الدين، وذهاب ذلك كله ذهاب العلماء (٢).

وعن ابن أبي أويس قال: سمعت مالك بن أنس يقول: ما قلّت الآثار في قوم إلا ظهرت فيهم الأهواء ولا قلّت العلماء إلا ظهر في الناس الجفاء (٣).

وعن أبي قلابة، أن ابن مسعود، قال: عليكم بالعلم قبل أن يقبض وقبضه ذهاب أهله، عليكم بالعلم فإن أحدكم لا يدري متى يقبض، أو متى يفتقر إلى ما عنده، وستجدون أقواماً يزعمون أنهم يدعونكم إلى كتاب الله، وقد نبذوه وراء ظهورهم فعليكم بالعلم، وإياكم والتبدع، والتنطع، والتعمق، وعليكم بالعتيق (٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق (۲۰۷۰)، وأبو داود (۲۱۱)، والحاكم (۲۰/٤)، والطبراني في «الكبير» (ج۲۰/ح(۲۲۷)، وأبو نعيم في «الحلية» ۲۳۳۱، والبيهقي (۲۱۰/۱۰)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (۳۰۷/۱ح-۱۲۹) ت. رضا نعسان، واللالكائي في «اعتقاد أهل السنة» (۲۱۱، ۱۱۷).

<sup>(</sup>۲) رواه ابن بطة (۱/۲۲۰/ح۱٦۷).

<sup>(</sup>٣) رواه الهروي في «ذم الكلام وأهله» (٨٦٩).

<sup>(</sup>٤) رواه ابن بطة في «الإبانة الكبرى» (٣٣٣/١ح ٢٠٠).



فى بيان خطورة التكفير

اعلم رحمك الله أن الحكم على من انتسب للإسلام بكفر وخروج من الإسلام من أخطر المسائل التي يجب على المسلم التحرز منها والحذر، وألَّا يخوض فيها إلا بعدل وعلم راسخ.

<sup>(</sup>١) الحجرات: ١١ ـ ١٢.

وعن عبدالله بن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر»(۱).

فكيف بتكفيره وإخراجه من الإسلام فإن ذلك الأمر العظيم الذي جاء فيه الوعيد العظيم، فعن أبي ذر عن النبي على أنه قال: «من رمى رجلاً بالكفر أو قال: عدو الله، وليس كذلك إلا حار عليه» وفي رواية: «لا يَرمِي رجل رجلا بالفُسوق، ولا يرميهِ بالكفر إلا ارتدت عليه، إن لم يكن صاحبه كذلك» (٢٠).

وعن عبدالله بن عمر الله الله على قال: «مَن قال الأخيه يا كافر، كافر، فقد باء بها أحدُهما» (٣) وفي رواية: «أيما امرئ قال الأخيه: يا كافر، فقد باء بها أحدُهما، إن كان كما قال، وإلا رجعت عليه» (٤).

وعن أبي هريرة رضي أن رسول الله على قال: «من قال لأخيه: يا كافر، فقد باء بها أحدهما» (٥٠).

وعن ثابت بن الضحّاك عن النبيّ على قال: «من حَلفَ بملة غيرِ الإسلام كاذباً فهو كما قال، ومن قتل نفسه بشيء عُذّب به في نار جهنم، ولَعْنَ المؤمن كقتله، ومَن رمَى مؤمناً بكفر فهو كقتله» (٦).

والتجرؤ على شتم الناس ولعنهم سبب للنقص في المنزلة عند الله تعالى، فعن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «لا ينبغي لصديق أن يكون لعاناً»(٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۸، ۲۰۶۲، ۷۰۷۱)، ومسلم (۲۶).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٥٠٨)، ومسلم (٦١).

قوله (إلا حار عليه): أي إلا رجع عليه، حار يحور: إذا رجع.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦١٠٤)، ومسلم (٦٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٦٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٦١٠٣).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٦٠٤٧، ٦١٠٥، ٢٦٥٢).

<sup>(</sup>۷) رواه مسلم (۲۰۹۷).

وعن أبي الدرداء قال: سمعت رسول الله عليه يقول: «لا يكون اللعانون شفعاء ولا شهداء يوم القيامة»(١).

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «إذا قال الرجل: هلك الناس فهو أهلكُهُم»(٢).

قال النووي في شرحه: روي «أهلكهم» على وجهين مشهورين، رفع الكاف وفتحها، والرفع أشهر، ويؤيده أنه جاء في رواية رُوِّيناها في «حلية الأولياء» في ترجمة سفيان الثوري: «فهو من أهلكهم»، قال الحميدي في «الجمع بين الصحيحين»: الرفع أشهر، ومعناها: أشدهم هلاكاً.

وأما رواية الفتح فمعناها: هو جعلهم هالكين، لا أنهم هلكوا في الحقيقة.

واتفق العلماء على أن هذا الذم إنما هو فيمن قاله على سبيل الإزراء على الناس واحتقارهم، وتفضيل نفسه عليهم، وتقبيح أحوالهم لأنه لا يعلم سر الله في خلقه، قالوا: فأمّا من قال ذلك تحزناً، لما يرى في نفسه وفي الناس من النقص في أمر الدين، فلا بأس عليه، كما قال<sup>(٣)</sup> لا أعرف من أمة النبي علم الله أنهم يصلون جميعاً، هكذا فسره الإمام مالك، وتابعه الناس عليه. وقال الخطابي: معناه: لا يزال الرجل يعيب الناس ويذكر مساويهم، ويقول فسد الناس وهلكوا! ونحو ذلك، فإذا فعل ذلك فهو أهلكهم أي أسوأ حالاً منهم، بما يلحقه من الإثم في عيبهم والوقيعة فيهم، وربما أداه ذلك إلى العُجب بنفسه ورؤيته أنه خير منهم. والله أعلم.اهه أعلم.اهه أكلى.

وعن ابن مسعود قال: قال رسول الله عليه: «ليس المؤمن بالطّعان

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۰۹۸).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۲۲۳).

<sup>(</sup>٣) القائل بعض السلف، وهو أنس بن مالك.

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على مسلم (١٦/١٧٥).

ولا باللّعّان ولا الفاحش ولا البذيء». وفي أخرى: «ولا الفاحش البذيء»(١).

وعن ابن عمر قال: قال رسول الله عليه: «لا يكون المؤمن لعاناً». وفي رواية: «لا ينبغي للمؤمن أن يكون لعاناً»(٢).

وعن سمرة بن جندب قال: قال رسول الله ﷺ: «لا تلاعنوا بلعنة الله ولا بغضب الله ولا بجهنم». وفي رواية «ولا بالنار»(٣).

وعن أبي الدرداء قال: سمعت رسول الله على يقول: «إن العبد إذا لعن شيئاً صعدت اللعنة إلى السماء فتغلق أبواب السماء دونها، ثم تهبط إلى

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (۳۸۳۹)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (۱۸/۱۱)، وفي «الإيمان» (۲۹)، والبخاري في «الأدب المفرد» (۳۳۲)، والترمذي (۱۹۷۷)، وأبو يعلى (۳۲۹)، والبخوي في «أسرح (۳۲۹)، والحاكم (۱۲/۱)، والبيهقي في «السنن» (۲۶۳/۱۰)، والبغوي في «شرح السنة» (۳۵۰۵)، وأبو نعيم في «الحلية» (۲۵/۱۶ و (0.0))، وقال الترمذي: هذا حديث حسن غريب، وقد روي عن عبدالله من غير هذا الوجه، وصححه الحاكم على شرط الشيخين، وسكت عنه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في «الأدب المفرد» (٣٠٩)، والترمذي (٢٠١٩).

<sup>(</sup>٣) رواه أحمد (٢٠١٧٥)، والبخاري في «الأدب المفرد» (٣٢٠)، وأبو داود (٤٩٠٦)، والحاكم والترمذي (١٩٧٦)، والطبراني في «الكبير» (١٩٤٨، ١٩٥٨، ١٩٥٩)، والحاكم (٤٨/١)، والبيهقي في «شعب الإيمان» (٥١٦١) و(٥١٦١)، وقال الترمذي: حسن صحيح.

وله شاهد بلفظه مرسل عند عبدالرزاق (١٩٥٣١)، ومن طريقه البغوي في «شرح السنة» (٣٥٥٧) من حديث حميد بن هلال مرفوعاً إلى النبي على ورجاله ثقات. قال علي القاري في «مرقاة المفاتيح» (٦٣٦/٤): قوله: «لا تلاعنوا بلعنة الله أي: لا يلعن بعضكم بعضاً فلا يقل أحد لمسلم معين: عليك لعنة الله، مثلاً. «ولا بغضب الله» بأن يقول: أدخلك الله النار، أو النار مثواك. وقال الطيبي: أي: لا تدعوا على الناس بما يبعدهم الله من رحمته، إما مريحاً كما تقولون: عليه غضب الله، أو صريحاً كما تقولون: عليه غضب الله، أو أدخله الله النار. وهذا مختص بمعين، لأنه يجوز اللعن بالوصف الأعم كقوله: لعنة الله على الكافرين، أو بالأخص كقوله: لعنة الله على اليهود، أو على كافر معين مات على الكفر كفرعون وأبي جهل.

الأرض فتغلق أبوابها دونها، ثم تأخذ يميناً وشمالاً، فإذا لم تجد مساغاً رجعت إلى الذي لُعِنَ فإن كان لذلك أهلاً وإلا رجعت إلى قائلها»(١).

وعن ابن عباس أن رجلاً نازعته الريح رداءه فلعنها! فقال رسول الله على: «لا تلعنها فإنها مأمورة، وإنه من لعن شيئاً ليس له بأهل رجعت اللعنة عليه»(٢).

وإن مما أغرى بعض الناس في الغلو في التكفير الفهمَ السيءَ والظنَّ الخاطئَ والجهلَ المركَّبَ في فهم كلام بعض العلماءَ وتنزيله على غير منازله، حتى قال بعض جهلتهم: نحن نقتدي بأئمة الدعوة، وكذبوا لعَمر الله، قال الشيخ سليمان بن سحمان النجدي ـ رداً على من نسب أئمة الدعوة في زمانه إلى الرضا بالتكفير المطلق ـ: قول السائل: ومما يتقاولونه بينهم: ما فعل المشايخ (٦) بهم ذلك، إلا أنهم مكفرون لهم! فالجواب، أن نقول: هذا من أعظم كذبهم، وافترائهم على المشايخ، لأنه قد كان من المعلوم، أن المبادرة بالتكفير، والجراءة على ذلك بغير بينة من الله ولا برهان، من طرائق أهل البدع ومذاهبهم، كما قال شيخ الإسلام: ومن مثالب أهل البدع، تكفير بعضهم لبعض، ومن ممادح أهل العلم، أنهم يُخَطِّئون ولا يُكفّرون (٤)، فإذا فهمت هذا، وتحققتَ أن المشايخ لا يكفرون بما دون الكفر، من الذنوب والمعاصي، تبين لك أن هذه الأمور، التي زعموا أن المشايخ ما منعوهم من فعلها، إلا أنهم مكفرون لهم بها، كان من المعلوم المشايخ ما منعوهم من فعلها، إلا أنهم مكفرون لهم بها، كان من المعلوم

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود (٤٩٠٥)، والبيهقي في «الشعب» (٤٧٩٩)، وسكتا عنه وسكوتهما قبول، والبزار في «مسنده» (٤٠٨٤)، وجَوَّد إسناده الحافظ ابن حجر في «الفتح» (٤٦٧/١٠)، وقال: وله شاهد عند أحمد من حديث ابن مسعود بسند حسن، وآخر عند أبي داود والترمذي عن ابن عباس ورواته ثقات ولكنه أعل بالإرسال.اه.

<sup>(</sup>۲) رواه أبو داود (۲۰۹۸)، والترمذي (۲۰۹۳)، وصححه ابن حبان في «صحيحه» (۵۷٤۵)

<sup>(</sup>٣) يعنون علماء الدعوة السلفية في زمن الملك عبدالعزيز آل سعود رحمهم الله، وموقفهم من غلاة التكفيريين، الذين أساءوا فهم السنة والدعوة السلفية.

<sup>(</sup>٤) انظر: «منهاج السنة النبوية» لشيخ الإسلام ابن تيمية (٥/١٥١).

أنهم هم الذين يكفرون بها، لاعتقادهم أنها كفر! والمشايخ يبرؤون إلى الله من هذا المعتقد، لأن هذا هو حقيقة مذهب الخوارج، الذين يكفرون بما دون الكفر من الذنوب، وإذا كان هذا هو معتقدهم، وكان هذا القول ـ الذي بهتوا به المشايخ ـ ثابتاً عنهم، فلا تسأل عنهم، وعن معتقدهم، هذا عين ما نطقوا به، وأظهروه علانية، وهذا هو الذي خاف الإمام (۱) والمشايخ بمنعهم أن يتجارى بهم هذا الأمر، ويبثوه في عوام البدو، الذين ليس عندهم من المعرفة والعلم إلا ما ألقاه هؤلاء إليهم، فيصادف قلوباً خالية من غيره، فيصعب إخراجه من قلوبهم، كما قيل:

أتاني هواها قبل أن أعرف الهوى فصادف قلباً خالياً فتمكنا

وهذا قد وقع في كثير من البدو، لا يقبلون إلا ما قاله هؤلاء لهم! والعاقل يسير وينظر، والظاهر أنهم في رميهم وبهتانهم المشايخ، بأنهم مكفرون لهم، مبرئون أنفسهم مما هو معلوم بالضرورة، بأن تلك هي حالتهم وسيرتهم، كما قيل: رمتني بدائها وانسلت.

ثم إن المشايخ ـ ولله الحمد والمنة ـ لا يزكون أنفسهم، ولكنهم لا يرضون ما يسخط الله، من الأقوال والأعمال، والغلو والتجاوز والمجاوزة للحد، بغير ما شرعه الله ورسوله على الله بلا علم، وحسبنا الله ونعم الوكيل.اهـ(٢).

\* \* \*

<sup>(</sup>١) أي الملك عبدالعزيز آل سعود كَغْلَلْلهُ.

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١٠/٥٧٥).



# في بيان عقيدة السلف في الإيمان والتكفير

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «العقيدة الواسطية»:

ومن أصول أهل السنة والجماعة: أن الدين والإيمان قول وعمل، قول القلب واللسان، وعمل القلب واللسان والجوارح، وأن الإيمان يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية. وهم مع ذلك لا يكفرون أهل القبلة بمطلق المعاصي والكبائر، كما يفعله الخوارج؛ بل الأخوة الإيمانية ثابتة مع المعاصي، كما قال سبحانه في آية القصاص: ﴿فَمَنْ عُفِي لَهُ، مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ المعاصي، كما قال سبحانه في آية القصاص: ﴿فَمَنْ عُفِي لَهُ مِنْ أَخِيهِ شَيْءٌ فَأَنْبَاعُ اللَّمْوَمِنِينَ اقْنَالُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُما فَإِنْ بَعْتَ إِلَى الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةً فَإِنْ فَآتَ اللهَ فَإِنْ اللهَ يُعِبُ المُقْسِطِينَ (أَنَّ اللهَ فَإِنْ اللهَ يُعِبُ المُقْسِطِينَ (أَنَّ اللهَ المُؤْمِنُونَ إِخُوةً فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخُويَكُمْ وَاللهَ اللهَ يُعِبُ المُقْسِطِينَ (أَنَّ اللهَ يَعْنَا إِلَى اللهَ يَعْنَى الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةً فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخُويَكُمْ وَاللهَ اللهَ يُعِبُ المُقْسِطِينَ (أَنَّ اللهَ يَعْنَا اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ ا

ولا يسلبون الفاسق الملي الإسلام بالكلية، ولا يخلدونه في النار ـ كما تقوله المعتزلة ـ بل الفاسق يدخل في اسم الإيمان (٣) كما في قوله:

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ٩ ـ ١٠.

<sup>(</sup>٣) أي الاسم العام لكل مسلم، فيدخل فيه كل من آمن بالله ورسوله ودينه، ولو ضعف إيمانه.

﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ ﴿ الله وقد لا يدخل في اسم الإيمان المطلق (٢) ، كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتَ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَهُ ، زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ ﴿ اللّه عَلَيْهِمْ عَايَنَهُ ، وقوله عَلَيْ : ﴿ لا يعزني الزاني حين ينزي وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ، ولا ينتهب نهبة ذات شرف يرفع الناس إليه فيها أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن »(٤). ونقول: هو مؤمن ناقص الإيمان ، أو مؤمن بإيمانه فاسق بكبيرته ، فلا يعطى الاسم المطلق ، ولا يسلب مطلق الاسم بكبيرته .اهـ

وقال الشيخ عبدالرحمٰن بن حسن بن الشيخ محمد بن عبدالوهاب وَخُلَسُهُ في بيان الفرق بين الإيمان المطلق ومطلق الإيمان أن الكلام في الإسلام، والإيمان، في مقامات:

الأول: فيما دل عليه حديث عمر هذه، في سؤال جبريل عليه السلام، للنبي عليه بقوله: أخبرني عن الإسلام؟ فقال: «الإسلام أن تشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله» الحديث، قال: أخبرني عن الإيمان؟ قال: «أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، وباليوم الأخر، وبالقدر خيره وشره»(٦). فأخبر أن الإسلام هو الأعمال الظاهرة، والإيمان

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) أي التام الكامل.

<sup>(</sup>٣) الأنفال: ٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٧٤٥، ٢٤٧٥، ٢٧٧٢، ١٨١٠)، ومسلم (٥٧) من حديث أبي هريرة، وترجم عليه البخاري في كتاب الحدود: «باب لا يشرب الخمر، وقال ابن عباس: ينزع منه نور الإيمان في الزنا».اه

وأخرجه البخاري (٦٧٨٢، ٦٧٨٦) عن عكرمة، عن ابن عباس، أله، وفيه: قال عكرمة: قلت لابن عباس: كيف ينزع الإيمان منه، قال هكذا \_ وشبك بين أصابعه ثم أخرجها \_ فإن تاب عاد إليه هكذا، وشبك بين أصابعه.اه.

<sup>(</sup>٥) الدرر السنية (١/ ١٣١ ـ ٣٣٣)، ومجموعة الرسائل والمسائل النجدية (٦/٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه مسلم (٨).

يُفسر بالأعمال الباطنة، وبذلك يُفسَّر كل منهما عند الاقتران، فإذا أُفرد الإيمانُ \_ كما في كثير من آيات القرآن \_ دخل فيه الأعمال الظاهرة والباطنة، كما دل على ذلك كثير من الآيات والأحاديث، كقوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّمُ الَّذِينَ ءَامَنُوا ءَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنْبِ ٱلَّذِى نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِنْبِ ٱلَّذِي نَزَّلَ عَلَى رَسُولِهِ وَالْكِنْبِ ٱلَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِنْبِ اللَّذِي اللَّهِ عَلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالطَاهرة، لدخولها في مسمى الإيمان.

وأما الأركان الخمسة، فهي جزء مسمى الإيمان، ولا يحصل الإسلام على الحقيقة إلا بالعمل بهذه الأركان والإيمان بالأصول الستة المذكورة في الحديث.

وأصول الإيمان المذكورة تتضمن الأعمال الباطنة والظاهرة، فإن الإيمان بالله يقتضي: محبته، وخشيته، وتعظيمه، وطاعته بامتثال أمره وترك نهيه، وكذلك الإيمان بالكتب يقتضي العمل بما فيها من الأمر والنهي، فدخل هذا كله في هذه الأصول الستة. ومما يدل على ذلك، قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَاينتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمانًا وَعَلَى رَبِهِمْ يَتُوكَكُونَ ﴿ اللّهِ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَاينتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمانًا وَعَلَى رَبِهِمْ يَتُوكَكُونَ ﴿ اللّهِ وَرَسُولُو مَا اللّهِ عَلَى الصّلَوة والباطنة، داخلة في مسمى الإيمان، كقوله على أن الأعمال الظاهرة والباطنة، داخلة في مسمى الإيمان، كقوله بِأَمْولِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ في سَكِيلِ اللّهِ أَوْلَتِكَ هُمُ الصَّكِوفُونَ ﴿ اللّهِ الطّاهرة، فدل الشك والريب من الأعمال الباطنة، والجهاد من الأعمال الظاهرة، فدل على أن الكل إيمان.

ومما يدل على أن الأعمال من الإيمان، قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ

<sup>(</sup>۱) النساء: ١٣٦.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: ٢ \_ ٤.

<sup>(</sup>٣) الحجرات: ١٥.

لِيُضِيعَ إِيمَنكُمُ (١)، أي: صلاتكم إلى بيت المقدس، قبل تحويل القبلة إلى الكعبة ونظائر هذه الآية في الكتاب والسنة كثير، كقوله على في حديث وفد عبد القيس: «آمركم بالإيمان بالله وحده، أتدرون ما الإيمان بالله وحده؟ شهادة أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله، وتقيموا الصلاة، وتؤتوا الزكاة، وتؤدوا خمس ما غنمتم»(٢)، ففسر الإيمان بالأعمال الظاهرة، لأنها جزء مسماه، كما تقدم.

إذا عرفت أن كلًا من الأعمال الظاهرة والباطنة، من مسمى الإيمان شرعاً، فكل ما نقص من الأعمال، التي لا يخرج نقصها من الإسلام، فهو نقص في كمال الإيمان الواجب؛ كما في حديث أبي هريرة: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن، ولا ينتهب نهبة يرفع الناس إليه فيها أبصارهم، حين ينتهبها وهو مؤمن (ث)، ونفى وقوله على: «لا إيمان لمن لا أمانة له، ولا دين لمن لا عهد له (ث)، ونفى الإيمان عمن لا يأمن جاره بوائقه (ث).

<sup>(</sup>١) في قوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِمَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْةً وَإِن كَانَتُ لَكِيمِرَةً إِلَا عَلَى ٱلذِينَ هَدَى ٱللَّهُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ عِلَى اللَّهُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمُ إِنَّ ٱللَّهَ عِلَى اللَّهُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمُ إِنِّ ٱللَّهِ وَإِن كَانَتُ لَكِيمُ اللَّهُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمُ إِنَّ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمُ إِنَّ اللَّهُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمُ إِنِّ اللَّهُ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمُ إِن اللَّهُ اللَّهُ لِيَعْلَمُ مَن يَتَبِعُ اللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَننَكُمُ إِنِيمَالِهُ اللّهُ لِيُعْلَمُ مَن يَلِيمُ لِي اللّهُ اللّهُ لِيُصْلِيعَ إِيمَانِكُمُ أَلِيكُ لِلللّهِ اللّهُ اللّهُ لِيُصْلِيعُ إِلَيْكُولِكُ مِنْ اللّهُ لِي اللّهُ لِيُعْلِمُ مَا لَا لَهُ لِي اللّهُ لِيُعْلَمُ مِن اللّهُ لِيَاللّهُ لَا لَهُ لِي اللّهُ لِي لَهُ اللّهُ لِمُعْلَمُ مَا لَهُ لِي اللّهُ لِي اللّهُ اللّهُ لِلللّهُ لِللّهُ لِي اللّهُ لِيمُ لَوْلُولُ لِلللّهُ لِي اللّهُ عَلَى اللّهُ لِي لَوْلَهُ لِلللّهُ لِي اللّهُ لِي لِيمَالِكُمْ اللّهُ لِلللّهُ لِي اللّهُ لِلللّهُ لِيمُ لِيمُنَاكُمُ الللّهُ لِللّهُ لِي اللّهُ لِللللّهُ لِي الللّهُ لِي لِيمَالِهُ لِللللّهُ لِللللّهُ لِيمُ لِلللللّهُ لِللللّهُ لِلللللّهُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِلللللّهُ لِلللللّهُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِلللللللّهُ لِيمُ لِلللللّهُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِلللللّهُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِلللللّهُ لِللللّهُ لِيمُ لِيمُ لِللللّهُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِلللللّهُ لِيمُ لِلللللّهُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِيمُ لِلللللللّهُ لِيمُ لِللللّهُ لِيمُ لِلللللّهُ لِيمُ لِيمُ لِلللللللّهُ لِللللللّهِ لِيمُ لِيمُ لِللللللّهُ لِيمُ لِلللللّهُ لِلللللّهُ لِلللللّهُ لِللللللّهُ لِيمُ لِيمُ لِلللللللّ

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٤٥، ٢٤٧٥، ٦٧٨٢، ٦٧٨٢)، ومسلم (٥٧) عن أبي هريرة ﷺ مرفوعاً.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد (١٢٥٨٣، ١٢٥٦٧، ١٣١٩٩)، وابن أبي شيبة (١١/١١)، وعبد بن حميد (١١٩٨)، وأبو يعلى (٢٨٦٣، ٣٤٤٥)، والبزار (١٠٠ - كشف الأستار)، والمروزي في «تعظيم قدر الصلاة» (٤٩٣)، والطبراني في «الأوسط» (٢٦٢٧)، والقضاعي في «مسند الشهاب» (٨٤٩) و(٥٠٠)، والبيهقي في «السنن الكبرى» ٢٨٨/٦ و٢٣١٩، وفي «شعب الإيمان» (٤٣٥٤)، وصححه ابن حبان (١٩٤)، والبغوي (٣٨) وحسنه من حديث أنس مرفوعاً، وله شواهد.

<sup>(</sup>٥) كما روى الإمام أحمد (٧٨٧٨، ٨٤٣٢)، والحاكم (١٠/١) و(١٦٥/٤) عن أبي هريرة، أن رسول الله على قال: "والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، والله لا يؤمن، قالوا: يا= قالوا: وما ذاك يا رسول الله؟ قال: "الجار! جارٌ لا يأمن جاره بوائقه» قالوا: يا=

فالمنفي في هذه الأحاديث: كمال الإيمان الواجب؛ فلا يطلق الإيمان على مثل أهل هذه الأعمال إلا مقيداً بالمعصية، أو بالفسوق، فيقال: مؤمن بإيمانه فاسق بكبيرته، فيكون معه من الإيمان، بقدر ما معه من الأعمال الباطنة والظاهرة، فيدخل في جملة أهل الإيمان، على سبيل إطلاق أهل الإيمان، كقوله تعالى: ﴿فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ﴾(١).

وأما المؤمن الإيمان المطلق، الذي لا يتقيد بمعصية ولا بفسوق ونحو ذلك، فهو الذي أتى بما يستطيعه من الواجبات، مع تركه لجميع المحرمات، فهذا هو الذي يطلق عليه اسم الإيمان من غير تقييد، فهذا هو الفرق بين مطلق الإيمان، والإيمان المطلق، والثاني هو الذي لا يصر صاحبه على ذنب والأول هو المصر على بعض الذنوب.

وهذا الذي ذكرته هنا، هو الذي عليه أهل السنة والجماعة، في الفرق بين الإسلام والإيمان؛ وهو الفرق بين مطلق الإيمان والإيمان المطلق، فمطلق الإيمان، هو وصف المسلم الذي معه أصل الإيمان، الذي لا يتم إسلامه إلا به، بل لا يصح إلا به؛ فهذا في أدنى مراتب الدين، إذا كان مصراً على ذنب، أو تاركاً لما وجب عليه، مع القدرة عليه.

رسول الله، وما بوائقه؟ قال: «شره» وإسناده صحيح على شرط الشيخين.
 وفي رواية لمسلم (٤٦): «لا يدخل الجنة من لا يأمن جاره بوائقه».

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٢.

<sup>(</sup>٢) الحديد: ٢١.

فهؤلاء: اجتمعت لهم الأعمال الظاهرة والباطنة، ففعلوا ما أوجبه الله عليهم ؛ وتركوا ما حرم الله عليهم، وهم السعداء أهل الجنة، والله سبحانه أعلم. اهـ

# # #



اعلم رحمك الله أنه من القواعد المقررة عند المسلمين: أن الكافر الأصلي يجب اعتقاد كفرهم على العموم، وكذا يجب اعتقاد كفرهم على العموم، وكذا يعتقد أن كل من فعل مكفراً من المكفرات المخرجة من الملّة فهو كافر على الإطلاق.

أما التعيين في حق المسلم المعين الذي وقع في مكفر فلتكفيره ضوابط وشروط تجب مراعاتها قد بينها العلماء وحرروها، وسنتكلم في هذا الفصل بإذن الله في بيان قواعد في تكفير المسلم المعين، فإنه ليس كل من وقع في ناقض ومكفر يكون كافراً في حقيقة الحال، حتى تتوافر فيه الشروط وتنتفي الموانع، ويجب التفريق بين تكفير الفعل وتكفير الفاعل، وبين التكفير المطلق والتكفير المعين، ولابد من معرفة هذه القواعد وضبطها قبل الخوض في هذه المسائل.

فللحكم على الشخص المسلم الواقع في مكفِّر بكونه كافراً ضوابط مهمة تنبغي مراعاتها وهي ثلاثة:

- ١ \_ تحقق وقوع السبب المكفر.
- ٢ ـ تحقق توفر شروط الأهلية والتكفير في الشخص المعين.
- ٣ ـ تحقق انتفاء موانع الأهلية والتكفير عن الشخص المعين.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الكيلانية»(۱): التكفير العام ـ كالوعيد العام \_ يجب القول بإطلاقه وعمومه، وأما الحكم على المعين بأنه كافر أو مشهود له بالنار فهذا يقف على الدليل المعين فإن الحكم يقف على ثبوت شروطه وانتفاء موانعه.اهـ

وقال أيضاً في حكم الخوارج والرافضة (٢): هذه الأقوال التي يقولونها ـ التي يعلم أنها مخالفة لما جاء به الرسول الله ـ كفر، وكذلك أفعالهم التي هي من جنس أفعال الكفار بالمسلمين هي كفر أيضاً؛ لكن تكفير الواحد المعين منهم والحكم بتخليده في النار موقوف على ثبوت شروط التكفير وانتفاء موانعه، فإنا نطلق القول بنصوص الوعد والوعيد والتكفير والتفسيق ولا نحكم للمعين بدخوله في ذلك العام حتى يقوم فيه المقتضى الذي لا معارض له. وقد بسطت هذه القاعدة في «قاعدة التكفير». ولهذا لم يحكم النبي لله على ليعذبني عذاباً لا يعذبه أحداً من العالمين، في اليم فوالله لأن قدر الله على ليعذبني عذاباً لا يعذبه أحداً من العالمين، مع شكه في قدرة الله وإعادته؛ ولهذا لا يكفر العلماء من استحل شيئاً من المحرمات لقرب عهده بالإسلام أو لنشأته ببادية بعيدة؛ فإن حكم الكفر لا يكون إلا بعد بلوغ الرسالة. وكثير من هؤلاء قد لا يكون قد بلغته النصوص المخالفة لما يراه، ولا يعلم أن الرسول بعث بذلك، فيطلق أن النصوص المخالفة لما يراه، ولا يعلم أن الرسول بعث بذلك، فيطلق أن الناقول كفر ويكفر متى قامت عليه الحجة التي يكفر تاركها؛ دون غيره. والله أعلم.اه..

وقال في «الاستغاثة» (٣): «إن تكفير الشخص المعين وجواز قتله موقوف على أن تبلغه الحجة النبوية التي يكفر من خالفها وإلا فليس كل من جهل شيئاً من الدين يكفر، ولهذا لما استحل طائفة من الصحابة والتابعين كقدامة بن مظعون وأصحابه شرب الخمر وظنوا أنها تباح لمن عمل صالحاً

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي (۲۹/۱۲).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۲۸/۰۰۰ ـ ۵۰۱).

<sup>(</sup>٣) الرد على البكرى (٤٩٤/٢).

على ما فهموه من آية المائدة، اتفق علماء الصحابة كعمر وعلي وغيرهما على أنهم يستتابون فإن أصروا على الاستحلال كفروا، وإن أقروا به جلدوا، فلم يكفروهم بالاستحلال ابتداءً لأجل الشبهة التي عرضت لهم حتى يتبين لهم الحق فإذا أصروا على الجحود كفروا، وقد ثبت في «الصحيحين» حديث الذي قال لأهله: «إذا أنا مت فاسحقوني ثم ذروني في اليم فوالله لئن قدر الله على ليعذبني عذاباً ما عذبه أحداً من العالمين، فأمر الله البر فرد ما أخذ منه، وأمر البحر فرد ما أخذ منه، وقال: ما حملك على ما فعلت؟ قال: خشيتك يا رب! فغفر له»، فهذا اعتقد أنه إذا فعل ذلك لا يقدر الله على إعادته وأنه لا يعيده أو جوز ذلك وكلاهما كفر لكن كان جاهلاً لم يتبين له الحق بياناً يكفر بمخالفته فغفر الله له.

ولهذا كنتُ أقول للجهمية \_ من الحلولية والنفاة الذين نفوا أن الله تعالى فوق العرش لما وقعت محنتهم \_: أنا لو وافقتكم كنت كافرًا، لأني أعلم أن قولكم كفر، وأنتم عندي لا تكفرون لأنكم جهال، وكان هذا خطاباً لعلمائهم وقضاتهم وشيوخهم وأمرائهم، وأصل جهلهم شبهات عقلية حصلت لرؤوسهم في قصور من معرفة المنقول الصحيح والمعقول الصريح الموافق له.اه..

وقال أيضاً في حكاية مناظرة الواسطية (١): ثم قلت لهم: وليس كل من خالف في شيء من هذا الاعتقاد يجب أن يكون هالكاً، فإن المنازع قد يكون مجتهداً مخطئاً، يغفر الله خطأه، وقد لا يكون بلغه في ذلك من العلم ما تقوم به عليه الحجة، وقد يكون له من الحسنات ما يمحو الله به سيئاته، وإذا كانت ألفاظ الوعيد المتناولة له لا يجب أن يدخل فيها المتأوّل والقانت وذو الحسنات الماحية والمغفور له وغير ذلك، فهذا أولى، بل موجَب هذا الكلام، أن من اعتقد ذلك نجا في هذا الاعتقاد، ومن اعتقد ضده فقد يكون ناجياً وقد لا يكون ناجياً، كما يقال من صمت نجا.

<sup>(</sup>۱) انظر مناظرة الواسطية مع المبتدعة حول العقيدة الواسطية في عقيدة أهل السنة لما اتهموه بالتكفير لمن خالفها. في «مجموع الفتاوي» (۱۷۹/۳).

وقال فيها: هذا مع أنى دائماً ومن جالسنى يعلم ذلك منى، أنى من أعظم الناس نهياً عن أنّ ينسب معين إلى تكفير وتفسيق ومعصية، إلا إذا علم أنه قد قامت عليه الحجة الرسالية التي من خالفها كان كافراً تارةً وفاسقاً أخرى وعاصياً أخرى، وإنى أقرر أن الله قد غفر لهذه الأمة خطأها، وذلك يعم الخطأ في المسائل الخبرية القولية، والمسائل العملية، وما زال السلف يتنازعون في كثير من هذه المسائل ولم يشهد أحد منهم على أحد لا بكفر ولا بفسق ولا معصية، كما أنكر شريحٌ قراءة من قرأ: ﴿ بَلُ عجبتُ وَيُسْخُرُونَ إِنَّ ﴾ (١)، وقال: إن الله لا يعجب، فبلغ ذلك إبراهيمَ النخعي (٢)، فقال: إنما شريح شاعر يعجبه علمه، كان عبدالله (٣) أعلم منه وكان يقرأ: ﴿ بَلُ عجبتُ ﴾. وكما نازعت عائشة وغيرها من الصحابة في رؤية محمد ﷺ ربُّه! وقالت: من زعم أن محمداً رأى ربه فقد أعظم على الله الفرية، ومع هذا لا نقول لابن عباس ونحوه من المنازعين لها: إنه مفتر على الله، وكما نازعت في سماع الميت كلامَ الحي، وفي تعذيب الميتُ ببكاء أهله، وغير ذلك، وقد آل الشر بين السلف إلى الاقتتال(٤) مع اتفاق أهل السنة على أن الطائفتين جميعاً مؤمنتان، وأن الاقتتال لا يمنع العدالة الثابتة لهم؛ لأن المقاتل وإن كان باغياً فهو متأول والتأويل يمنع الفسوق.

#### وكنت أبين لهم أنما نقل لهم عن السلف والأئمة من إطلاق القول

<sup>(</sup>۱) الصافات: ۱۲، بضم تاء (عجبتُ)، وهي قراءة ابن مسعود وأصحابه، والقراءة المشهورة بفتح التاء على الخطاب، (بَلْ عَجِبْتَ وَيَسْخُرُونَ) قال ابن جرير الطبري في تفسيره: اختلفت القرّاء في قراءة ذلك، فقرأته عامة قراء الكوفة: ﴿بَلْ عجبتُ وَيَسْخُرُونَ﴾ بضم التاء من (عجبتُ)، بمعنى: بل عظم عندي وكبر اتخاذهم لي شريكاً، وتكذيبهم تنزيلي وهم يسخرون. وقرأ ذلك عامة قراء المدينة والبصرة وبعض قراء الكوفة ﴿بَلُ عَجِبْتَ﴾ بفتح التاء بمعنى: بل عجبت أنت يا محمد ويسخرون من هذا القرآن؛ والصواب من القول في ذلك أن يقال: إنهما قراءتان مشهورتان في قراء الأمصار، فبأيتهما قرأ القارئ فمصيب.اه.

<sup>(</sup>٢) سيأتي التعريف بشريح والنخعي ص١٠٩.

<sup>(</sup>٣) هو عُبدالله بن مسعود ﷺ سيأتي التعريف به ص ١٠٩.

<sup>(</sup>٤) يعني ما جرى من الصحابة في الجمل وصفين.

بتكفير من يقول: كذا وكذا، فهو أيضاً حق؛ لكن يجب التفريق بين الإطلاق والتعيين، وهذه أول مسألة تنازعت فيها الأمة من مسائل الأصول الكبار، وهي مسألة الوعيد، فإن نصوص القرآن في الوعيد مطلقة كقوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُونَ فِي بُطُونِهِمُ نَارًا وَسَبَمُلُونَ وَ بُطُونِهِمُ نَارًا وَسَبَمُلُونَ سَعِيرًا (الله عَلَى الله كذا، فإن هذه مطلقة عامة (۱)، وكذلك سائر ما ورد: مَن فعل كذا فله كذا، فإن هذه مطلقة عامة (۲)، وهي بمنزلة قول من قال من السلف: من قال: كذا فهو كذا.

ثم الشخص المعين، يلتغي حكم الوعيد فيه بتوبة، أو حسنات ماحية، أو مصائب مكفرة، أو شفاعة مقبولة (٣)، والتكفير هو من الوعيد، فإنه وإن كان القول تكذيباً، لما قاله الرسول على الكن قد يكون الرجل حديث عهد بإسلام، أو نشأ ببادية بعيدة، ومثل هذا لا يكفر بجحد ما يجحده، حتى تقوم عليه الحجة، وقد يكون الرجل لم يسمع تلك

انظر «مجموع الفتاوی» (۲۲/۵۷۲) و«الفتاوی الکبری» (۲۸/۸۳).

<sup>(</sup>۱) النساء: ۱۰.

<sup>(</sup>٢) مطلقة في الأفعال والأحوال، عامة في الأشخاص.

<sup>(</sup>٣) ذكر شيخ الإسلام أكثر من عشرة أسباب توجب تخلف العقاب الموعود به في حق المسلم العاصي في عدة مواضع من كتبه، منها في «الإيمان الأوسط» و«منهاج السنة النبوية»، وفي «الفتاوي» حيث قال: وأحاديث الوعيد يذكر فيها السبب، وقد يتخلف موجبه لموانع تدفع ذلك: إما بتوبة مقبولة، وإما بحسنات ماحية، وإما بمصائب مكفرة، وإما بشفاعة شفيع مطاع، وإما بفضل الله ورحمته ومغفرته، فإنه لا يغفر أن يشرك به، ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء، وما يحصل للمؤمن في الدنيا والبرزخ والقيامة من الألم التي هي عذاب، فإن ذلك يكفر الله به خطاياه كما ثبت في الصحيحين عن النبي ﷺ أنه قال: «ما يصيب المؤمن من وصب ولا نصب، ولا هم ولا حزن، ولا أذى، حتى الشوكة يشاكها، إلا كفر الله بها من خطاياه»، وفي المسند: لما نزلت هذه الآية: ﴿مَن يَعْمَلُ شُوٓءًا يُجُز بِهِنِ ﴾، قال أبو بكر: يا رسول الله، جاءت قاصمة الظهر، وأينا لم يعمل سوءًا؟، فقال: «يا أبا بكر، ألست تحزن؟، ألست يصيبك الأذي؟»، فإن الجنة طيبة لا يدخلها إلا طيب. كما قال تعالى: ﴿طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ ﴿ إِنَّا ﴾، وفي الحديث الصحيح: «أنهم إذا عبروا على الصراط، وقفوا على قنطرة بين الجنة والنار، فيقتص لبعضهم من بعض، فإذا هذبوا ونقوا أذن لهم في دخول الجنة». والكلام في هذه المسألة مبسوط في غير هذا الجواب، والله أعلم بالصواب.اه.

النصوص، أو سمعها ولم تثبت عنده، أو عارضها عنده معارض آخر، أوجب تأويلها وإن كان مخطئاً.

وكنت دائماً أذكر الحديث الذي في «الصحيحين»(١): «في الرجل الذي قال: إذا أنا متُ فأحرقوني ثم اسحقوني ثم ذُرُوني في اليَمِّ (٢)، فو اللهِ لإنْ قَدِرَ اللهُ عليَ ليعذبنِّي عذاباً ما عذبه أحداً من العالمين، ففعلوا به ذلك، فقال الله له: ما حملك على ما فعلتَ قال: خشيتُك فغفر له»، فهذا رجل شكَّ في قدرة الله وفي إعادته إذا ذُرِي، بل اعتقد أنه لا يعاد، وهذا كفر باتفاق المسلمين؛ لكن كان جاهلاً لا يعلم ذلك، وكان مؤمناً يخاف الله أن يعاقبه فغفر له بذلك، والمتأول من أهل الاجتهاد الحريص على متابعة الرسول، أولى بالمغفرة من مثل هذا.اهـ(٣).

وقال وَعُلَيلُهُ: ولو فرض أن شخصاً مؤمناً، باطناً وظاهراً، ولكن جهل وضل في صفة القدرة أو العلم، حتى ظن أن القدرة تقوم بغيره والعلم بغيره، كما هو قول الباطنية، لكان حاله كحال من هو مؤمن باطناً وظاهراً، وقد جهل وضل حتى اعتقد أن الكلام لا يقوم به بل بغيره، وكثير من أهل المقالات قد أخرج بعض الموجودات عن قدرته، ومنع قدرته عن أشياء، كحال الذي قال لولده ما قال (٤)، فهذه المقالات هي كفر، لكن ثبوت التكفير في حق الشخص المعين موقوف على قيام الحجة التي يكفر تاركها، وإن أُطْلِقَ القول بتكفير من يقول ذلك، فهو مثل إطلاق القول بنصوص الوعيد، مع أن ثبوت حكم الوعيد في حق الشخص المعين موقوف على ثبوت شروطه وانتفاء موانعه، ولهذا أطلق الأئمةُ القول بالتكفير، مع أنهم لم يحكموا في عين كلِّ قائلٍ بحكم الكفارِ؛ بل الذين بالتكفير، مع أنهم لم يحكموا في عين كلِّ قائلٍ بحكم الكفارِ؛ بل الذين

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳٤۸۱)، ومسلم (۲۷۵٦) عن أبي هريرة، وأخرجه البخاري أيضاً (۳٤۷۸، ۲٤۸۱، ۷۵۰۸)، ومسلم (۲۷۵۷) عن أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٢) أي في البحر، وقوله: «اسحقوني» قيل: روي: اسحكوني واسهكوني، والكل بمعنى، وهو الدق والطحن. «ثم ذروني»: من ذرَّه يذرُّه، في الريح، أي: فرقوني.

<sup>(</sup>٣) الفتاوى (٣/١٧٩، ٢٣٠ ـ ٢٣٢).

<sup>(</sup>٤) يعنى الحديث السابق.

استمحنوهم وأمروهم بالقول بخلق القرآن وعاقبوا من لم يقل بذلك، إما بالحبس والضرب والإخافة وقطع الرزق؛ بل بالتكفير أيضاً، لم يكفروا كل واحد منهم، وأشهر الأئمة بذلك الإمام أحمد، وكلامه في تكفير الجهمية مع معاملته مع الذين امتحنوه وحبسوه وضربوه مشهور معروف (١).

وإنما القصد هنا التنبيه على أن عامة هذه التأويلات مقطوع ببطلانه، وأن الذي يتأوله أو يسوغ تأويله، فقد يقع بالخطأ في نظيره، أو فيه، بل قد يكفّر من يتأوله.اهـ(٢).

وقال كَالَّهُ في «الإيمان الأوسط» (٣): ثم إن السلف والأئمة اشتد إنكارهم على هؤلاء (٤) وتبديعهم وتغليظ القول فيهم، ولم أعلم أحداً منهم نطق بتكفيرهم، بل هم متفقون على أنهم لا يكفرون في ذلك، وقد نص أحمد وغيره من الأئمة على عدم تكفير هؤلاء المرجئة، ومن نقل عن أحمد أو غيره من الأئمة تكفيراً لهؤلاء أو جعل هؤلاء من أهل البدع المتنازع في تكفيرهم، فقد غلط غلطاً عظيماً، والمحفوظ عن أحمد وأمثاله من الأئمة إنما هو تكفير الجهمية المشبهة وأمثال هؤلاء ولم يكفر أحمد الخوارج، ولا القدرية إذا أقروا بالعلم وأنكروا خلق الأفعال وعموم المشيئة؛ لكن حكى عنه في تكفيرهم روايتان.

وأما المرجئة، فلا يختلف قوله في عدم تكفيرهم، مع أن أحمد لم يكفر أعيان الجهمية، ولا كل من قال: إنه جهمي كفَّره، ولا كل من وافق الجهمية في بعض بدعهم، بل صلى خلف الجهمية الذين دعوا إلى قولهم، وامتحنوا الناس وعاقبوا من لم يوافقهم بالعقوبات الغليظة، لم يكفرهم أحمد وأمثاله؛ بل كان يعتقد إيمانهم وإمامتهم في ويدعو لهم، ويرى

<sup>(</sup>١) يعني أنه كان يطلق القول بتكفير الجهمية القائلين بخلق القرآن، وتعامل مع أعيانهم معاملة المسلمين لأنهم كانوا متأولين.

<sup>(</sup>۲) بغية المرتاد (ص/٣٥٣ ـ ٣٥٤) ت: الدويش.

<sup>(</sup>۳) وهو «شرح حدیث جبریل» کما في «مجموع الفتاوی» ((V/V)).

<sup>(</sup>٤) يعني المرجئة الذين يقولون الأعمال ليست من الإيمان.

<sup>(</sup>٥) يعني إمامة الخلفاء الجهمية من بني العباس كالمعتصم والواثق.

الإئتمام بهم في الصلوات خلفهم، والحج والغزو معهم، والمنع من الخروج عليهم ما يراه لأمثالهم من الأئمة، وينكر ما أحدثوا من القول الباطل الذي هو كفر عظيم، وإن لم يعلموا هم أنه كفر، وكان ينكره ويجاهدهم على رده بحسب الإمكان، فيجمع بين طاعة الله ورسوله على إظهار السنة والدين وإنكار بدع الجهمية الملحدين، وبين رعاية حقوق المؤمنين من الأئمة والأمة، وإن كانوا جهالاً مبتدعين وظلمة فاسقين.اهـ

وكذلك بعض السلف أنكر بعضهم حروف القرآن، مثل إنكار بعضهم قوله: ﴿ أَفَلَمُ يَأْنِصُ اللَّذِينَ ءَامَنُوٓ ﴾ [ قوله: ﴿ أَفَلَمُ يَأْنِصُ اللَّذِينَ ءَامَنُوٓ ﴾ [ قوله: ﴿ وَقَلَى إِنَّكَ أَلَّا تَعْبُدُوۤ اللَّهِ إِيَّاهُ ﴾ [ قوله: ﴿ وَقَلَى اللَّهِ عَلَيْكُ أَلًّا تَعْبُدُوۤ اللَّهِ إِيَّاهُ ﴾ [ قوله: ﴿ وَقَلَى اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّه

وهذا خطأ معلوم بالإجماع والنقل المتواتر، ومع هذا فلمَّا لم يكن قد

<sup>(</sup>۱) الفتاوي (۱۲/٤٩٤ ـ ٥٠١).

<sup>(</sup>٢) انظر ما تقدم (ص٠٥) في ثبوت هذه القراءة.

<sup>(</sup>٣) الرعد: ٣١.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ٢٣.

تواتر النقل عندهم بذلك لم يكفروا، وإن كان يكفُر بذلك من قامت عليه الحجة بالنقل المتواتر.

وأيضاً فإن الكتاب والسنة قد دل على أن الله لا يعذب أحداً إلا بعد إبلاغ الرسالة، فمن لم تبلغه جملة لم يعذبه رأساً، ومن بلغته جملة دون بعض التفصيل لم يعذبه إلا على إنكار ما قامت عليه الحجة الرسالية، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى ٱللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ ٱلرُّسُلِّ ﴾(١)، وقوله: ﴿ يَكُمَعْشَرَ ٱلِجْنِ وَٱلْإِنِسِ أَلَمُ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنكُمْ يَقْضُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَتِي وَيُنذِرُونَكُمُ لِقَاءَ يَوْمِكُمُ هَلِذا قَالُوا شَهِدْنَا عَلَى أَنفُسِنا وَغَرَّتُهُمُ ٱلْخِيَوْةُ ٱلدُّنْيَا وَشَهِدُوا عَلَى أَنفُسِمَ أَنَّهُمْ كَانُوا كَنْفِرِينَ (آلِ)﴿(٢)، وقوله: ﴿أَوْلَدُ نُعُمِّرُكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ﴾ (٣)، وقوله: ﴿وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَنُهَاۤ أَلَمُ يَأْتِكُمُ رُسُلُ مِّنكُم يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونِكُمُ لِقَآءَ يَوْمِكُمُ هَذَأَ قَالُواْ بَلَىٰ وَلَنكِنْ حَقَّتُ كَلِمَةُ ٱلْعَذَابِ عَلَى ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ ﴿ ﴾ وقوله: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا (<sup>(a)</sup>)، وقــوكــه: ﴿وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ ٱلْقُرَىٰ حَتَّى يَبْعَثَ فِيٓ أُمِّهَا رَسُولَا يَنْلُواْ عَلَيْهِمْ ءَايَنِنَأُهُ (٦)، وقوله: ﴿ كُلُّمَا أُلْقِيَ فِيهَا فَوْجٌ سَأَلَهُمْ خَزَنَهُمٓا أَلَدُ يَأْتِكُو نَذِيرٌ ﴿ اللَّهِ قَالُواْ بَلَكَ قَدْ جَآءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبَنَا وَقُلْنَا مَا نَزَّلَ ٱللَّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ (٧)، وقـوك.: ﴿وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكُنَّهُم بِعَذَابٍ مِّن قَبْلِهِ - لَقَالُواْ رَبَّنَا لَوْلَآ أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعَ ءَايَنِكَ مِن قَبْلِ أَن نَّذِلَّ وَنَخْزَى ﴿ إِنَّ ﴾ (٨)، وقوله: ﴿ وَلُولَا أَن تُصِيبَهُم مُّصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَيَقُولُواْ رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَتَّبِعَ ءَايَنِكَ وَنَكُوبَ مِن

<sup>(</sup>١) النساء: ١٦٥.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٣٠.

<sup>(</sup>٣) فاطر: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) الزمر: ٧١.

<sup>(</sup>٥) الإسراء: ١٥.

<sup>(</sup>٦) القصص: ٥٩.

<sup>(</sup>٧) الملك: ٨ ـ ٩.

<sup>(</sup>۸) طه: ۱۳٤.

ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾، ونحو هذا في القرآن في مواضع متعددة.

فمن كان قد آمن بالله ورسوله على ولم يعلم بعض ما جاء به الرسول فلم يؤمن به تفصيلاً، إما أنه لم يسمعه أو سمعه من طريق لا يجب التصديق بها، أو اعتقد معنى آخر لنوع مِن التأويل الذي يعذر به، فهذا قد جعل فيه من الإيمان بالله وبرسوله عليه من الإيمان بالله وبرسوله عليه يكفر مخالفها.

وأيضاً فقد ثبت بالكتاب والسنة والإجماع، أنَّ مِن الخطأ في الدين ما لا يكْفُرُ مخالفه؛ بل ولا يفسُق؛ بل ولا يأثم، مثل الخطأ في الفروع العملية، وإنْ كان بعض المتكلمة والمتفقهة، يعتقد أن المخطئ فيها آثمٌ، وبعض المتكلمة والمتفقهة يعتقد أن كل مجتهد فيها مصيبٌ، فهذان القولان شاذان، ومع ذلك فلم يقل أحد بتكفير المجتهدين المتنازعين فيها، ومع ذلك فبعض هذه المسائل قد ثبت خطأ المنازع فيها بالنصوص والإجماع القديم، مثل استحلال بعض السلف والخلف لبعض أنواع الربا واستحلال آخرين لبعض أنواع الخمر واستحلال آخرين للقتال في الفتنة.

وأهل السنة والجماعة متفقون على أن المعروفين بالخير كالصحابة المعروفين وغيرهم من أهل الجمل وصفين من الجانبين لا يفسق أحد منهم فضلاً عن أن يكفر حتى عدًى ذلك من عدّاه من الفقهاء إلى سائر أهل البغي فإنهم مع إيجابهم لقتالهم منعوا أن يحكم بفسقهم لأجل التأويل كما يقول هؤلاء الأئمة: إن شارب النبيذ المتنازع فيه متأوّلاً لا يجلد ولا يفسق، وقد قال تعالى: ﴿وَدَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ إِذْ يَعُكُمُ الْ فَلَ الْمَعْنَ فِيهِ عَنَمُ الْقَوْمِ وَكُنّا عَلَيْنَا حُكُمًا وَعِلَمًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٧٨، ٧٩.

<sup>(</sup>٢) الحشر: ٥، والمراد أنَّ الصحابة لما اجتهدوا في قطع نخيل يهود بني النضير أنزل القرآن بعذرهم وأنِّ ذلك كله بإذن الله وقدره.

أنه قال: "إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران، وإذا اجتهد فأخطأ فله أجر" (١)، وثبت في "الصحيح" عن بريدة بن الحصيب أنَّ النبي على قال: "إذا حاصرت أهل حصن فسألوك أن تنزلهم على حكم الله فلا تنزلهم على حكم الله، ولكن أنزلهم على حكمك وحكم أصحابك؛ فإنك لا تدري ما حكم الله فيهم "٢)، وأدلة هذا الأصل كثيرة لها موضع آخر.

وقد ثبت بالكتاب والسنة والإجماع، أن من بلغته رسالة النبي على فلم يؤمن به فهو كافر، لا يقبل منه الاعتذار بالاجتهاد؛ لظهور أدلة الرسالة وأعلام النبوة، ولأن العذر بالخطأ حكم شرعي، فكما أن الذنوب تنقسم إلى كبائر وصغائر، والواجبات تنقسم إلى أركان وواجبات ليست أركانا، فكذلك الخطأ ينقسم إلى مغفور وغير مغفور، والنصوص إنما أوجبت رفع المؤاخذة بالخطأ لهذه الأمة.

وإذا كان كذلك فالمخطئ في بعض هذه المسائل:

إما أن يُلحق بالكفار من المشركين وأهل الكتاب، مع مباينته لهم في عامة أصول الإيمان.

وإما أن يُلحق بالمخطئين في مسائل الإيجاب والتحريم، مع أنها أيضاً من أصول الإيمان، فإن الإيمان بوجوب الواجبات الظاهرة المتواترة وتحريم المحرمات الظاهرة المتواترة، هو من أعظم أصول الإيمان وقواعد الدين، والجاحد لها كافر بالاتفاق، مع أن المجتهد في بعضها ليس بكافر بالاتفاق مع خطئه.

وإذا كان لا بد من إلحاقه بأحد الصنفين، فمعلوم أن المخطئين من المؤمنين بالله تعالى أشد شَبَها منه بالمشركين وأهل الكتاب، فوجب أن يُلحَق بهم، وعلى هذا مضى عمل الأمة قديماً وحديثاً...

إلى أن قال: فهذا الكلام يمهد أصلين عظيمين:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷۳۵۲)، ومسلم (۱۷۱٦).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۷۳۱).

أحدهما: أن العلم والإيمان والهدى فيما جاء به الرسول على وأن خلاف ذلك كفر على الإطلاق(١).

فنفي الصفات كفر، والتكذيب بأن الله يرى في الآخرة أو أنه على العرش أو أن القرآن كلامه أو أنه كلم موسى أو أنه اتخذ إبراهيم خليلاً كفر، وكذلك ما كان في معنى ذلك وهذا معنى كلام أئمة السنة وأهل الحديث (٢).

والأصل الثاني: أن التكفير العام كالوعيد العام، يجب القول بإطلاقه وعمومه، وأما الحكم على المعين بأنه كافر أو مشهود له بالنار، فهذا يقف على الدليل المعين، فإن الحكم يقف على ثبوت شروطه وانتفاء موانعه...

وإذا عرف هذا فتكفير المعين من هؤلاء الجهال وأمثالهم بحيث يحكم عليه بأنه من الكفار، لا يجوز الإقدام عليه إلا بعد أن تقوم على أحدهم الحجة الرسالية، التي يتبين بها أنهم مخالفون للرسل، وإن كانت هذه المقالة لا ريب أنها كفر.

وهكذا الكلام في تكفير جميع المعينين، مع أن بعض هذه البدعة أشد من بعض، وبعض المبتدعة يكون فيه من الإيمان ما ليس في بعض، فليس لأحد أن يكفر أحداً من المسلمين ـ وإن أخطأ وغلط ـ حتى تقام عليه الحجة، وتبين له المحجة، ومن ثبت إيمانه بيقين لم يزل ذلك عنه بالشك؛ بل لا يزول إلا بعد إقامة الحجة وإزالة الشبهة.اهـ

وقال الشيخ محمد بن عبدالوهاب: وأما يذكره الأعداء عني، أني أكفر بالظن وبالموالاة، أو أكفر الجاهل الذي لم تقم عليه الحجة، فهذا بهتان عظيم، يريدون به تنفير الناس عن دين الله ورسوله عليها.هـ(٣).

#### **\* \* \***

<sup>(</sup>۱) أي ليس على التعيين لأن التعيين له شروطه كما سيذكره بعد، فيحكم بأنه كفر بغضً النظر عن المعين.

<sup>(</sup>٢) أي في تكفير من أنكر ذلك.

<sup>(</sup>٣) الدرر السنية (١١٣/١٠).

## المبحث الأول في بيان أسباب الكفر

وأسباب الكفر ثلاثة أنواع، قلبية ولسانية وجوارحية ذكرها الشيخ محمد بن عبدالوهاب رَخْلَللهُ في تقرير جواب سؤال وردَ عليه من بعض أهل العلم قال الشيخ في جوابه (١): فأما تقريركم أول الكلام: أن الإسلام خمسٌ كأعضاء الوضوء، وأنكم تعرفون كلام الله، وكلام رسوله، وإجماع العلماء أن له نواقض: منها: اعتقاد القلب وإن لم يعمل أو يتكلم، يعني إذا اعتقد خلاف ما علّمه الرسول عليه أمته بعدما تبين له.

ومنها: كلام باللسان وإن لم يعمل ولم يعتقد.

ومنها: عمل بالجوارح وإن لم يعتقد ويتكلم.

ولكن من أظهر الإسلام وظننا أنه أتى بناقض، لا نكفره بالظن، لأن اليقين لا يرفعه الظن، وكذلك لا نكفر من لا نعرف منه الكفر، بسبب ناقض ذكر عنه، ونحن لم نتحققه.

ثم قال الشيخ: وما قررتم هو الصواب الذي يجب على كل مسلم اعتقاده والتزامه. اهـ.

ونواقض الإسلام التي جمعها الشيخ محمد بن عبدالوهاب رَخَلَلْتُهُ في رسالة «نواقض الإسلام» تدور على هذه الأسباب الثلاثة، ويدخل فيها مئات الأنواع والفروع على تنوع الأعمال والأقوال والنيات، حتى ذكر الشيخ رَخَلَلْتُهُ في موضع آخر أن صاحب «الإقناع»(٢) ذكر أن نواقض الإسلام أكثر من أربعمائة (٣).

ومن هذا تعرف أن الكفر ليس خاصاً بالتكذيب فقط كما تقوله

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۱۱۲/۱۰).

<sup>(</sup>٢) يعني أن الشيخ موسى الحجاوي أورد في «الإقناع» نحو أربعمائة سبب من المكفرات.

<sup>(</sup>۳) «الدرر السنية» (۱۰/۸۵).

المرجئة، بل يكون بالتكذيب وبغيره، فإذا كذب الله أو كذب الرسول، أو جحد أمراً معلوماً من الدين بالضرورة كفر، ويكون أيضاً بالفعل إذا سجد للصنم كفر ولو ما اعتقد، إذا داس المصحف بقدميه وهو قاصد هذا، أو لطخ المصحف بالنجاسة أو بالبول متعمداً كفر. وكذلك يكفر بالقول، إذا سب الله أو سب الرسول أو سب الدين الإسلامي أو استهزأ بالله ورسوله كفر بهذا القول.

وكذلك يكفر بالشك، فإذا شك في الله أو في الملائكة أو في الكتب أو في الرسل أو في الجنة أو في النار يقول: ما أدري هل هناك جنة أو لا؟ وكذا النار؟ يكفر بهذا الشك.

ويكفر بالترك إذا أعرض عن دين الله لا يتعلمه، ولا يعبد الله كفر بهذا الترك نسأل الله العافية.

أما قول المرجئة: إنه لا يكون إلا بالتكذيب فهذا باطل.

\* \* \*

### المبحث الثاني: في شروط تكفير المعين

وهي خمسة، وقد تقدم شرحها في ثنايا الكلام:

الأول: العلم بالحكم وقيام الحجة.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية في «بغية المرتاد»(١): المؤمن الذي لا ريب في إيمانه، قد يخطىء في بعض الأمور العلمية الاعتقادية، فيغفر له كما يغفر له ما يخطىء فيه من الأمور العملية، وأن حكم الوعيد على الكفر لا يثبت في حق الشخص المعين حتى تقوم عليه حجة الله التي بعث

<sup>(</sup>۱) «بغية المرتاد» (ص/٣١١).

بها رسله، كما قال تعالى: ﴿وَمَا كُنّا مُعَذِّينَ حَتّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ الله وَأَن الله وَ الأمكنة والأزمنة التي تفتر فيها النبوة لا يكون حكم من خفيت عليه آثار النبوة ـ حتى أنكر ما جاءت به خطأ ـ كما يكون حكمه في الأمكنة والأزمنة التي ظهرت فيها آثار النبوة، وذكرنا حديث حذيفة الذي فيه «يأتي على الناس زمان لا يعرفون فيه صلاة ولا زكاة ولا صوماً ولا حجا إلا الشيخ الكبير والعجوز الكبيرة يقولان أدركنا آباءنا وهم يقولون لا إله إلا الله وهم لا يعرفون الله»، فقيل لحذيفة: ما يغني عنهم قول لا إله إلا الله وهم لا يعرفون النار، تنجيهم من النار، تنجيهم من النار، تنجيهم من النار، وذكرنا قول النبي على والمؤمنين: ﴿رَبّنَا لَا تُواخِذُنَا إِن نَسِينَا أَو النار، من من النار، عباساء الله كما ثبت ذلك في «صحيح مسلم» من حديث أبي هريرة وابن عباس.اهـ

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١٥.

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن ماجه (٤٠٤٩)، والبيهقي في «الشعب» (١٨٧٠)، والحاكم (٨٤٦٠)، والداني في «الفتن» (٤١٩)، وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه. ووافقه الذهبي. وقال البوصيري في «زوائد ابن ماجه»: هذا إسناد صحيح رجاله ثقات رواه مسدد في «مسنده»، ورواه الحاكم في «المستدرك» وقال: صحيح على شرط مسلم.اه.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (١٢٦).

الله نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْسَبَتْ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَآ إِن نَسْينَآ أَوْ أَخْطَأْنَا ﴾ "قال: نعم " ﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَآ إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ, عَلَى الَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ "قال: نعم " ﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ إِنَّ عَلَى الْقَوْمِ القَال: نعم " ﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ إِنَّ الْقَوْمِ القَال: نعم " ﴿وَاعْفُر لَنَا وَارْحَمُنَا أَنْتَ مَوْلَدَنَا فَأَنصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِينِ لَلْكَافِينِ لَلْكَافِينِ لَلْكَافِينِ لَلْكَافِينِ لَكُولُ لَلْكُولُ لَكُولُ ل

#### الشرط الثاني: الاختيار والإرادة للفعل، وضده الإكراه.

قال الله تعالى: ﴿مَن كَفَرَ بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلّا مَنْ أُكْرِهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنُ وَالْإِيمَنِ وَلَاكِن مَن شَرَح بِالْكُفُر صَدْرًا فَعَلَتْهِمْ غَضَبٌ مِّن اللّهِ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنُ وَلَاكِن مَن شَرَح بِالْكُفُر صَدْرًا فَعَلَتْهِمْ غَضَبٌ مِّن اللّه وَلَه وَلَهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ((()) قال الحافظ ابن كثير: وأما قوله: ﴿إِلّا مَنْ أُلْكُمْ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنُ وَاللّهُ وَلَا قَلْهُ وَافْق أَلُكُ وَ وَقَلْبُهُ مُطْمَئِنٌ وَاللّهُ مَن ضَرب وأذى ، وقلبه يأبى ما يقول ، وهو مطمئن بالإيمان بالله ورسوله.

وقد روى العَوفِيّ عن ابن عباس: أن هذه الآية نزلت في عمّار بن ياسر، حين عذبه المشركون حتى يكفر بمحمد على، فوافقهم على ذلك مُكرَها وجاء معتذرًا إلى النبي على، فأنزل الله هذه الآية، وهكذا قال الشعبي، وأبو مالك وقتادة. وقال ابن جرير: حدثنا ابن عبدالأعلى، حدثنا محمد بن ثور، عن مَعْمَر، عن عبدالكريم الجَزريّ، عن أبي عبيدة بن محمد بن عمار بن ياسر قال: أخذ المشركون عمار بن ياسر فعذبوه حتى قاربهم في بعض ما أرادوا، فشكا ذلك إلى النبي على، فقال النبي على: "إن عادوا فعد». «كيف تجد قلبك؟» قال: مطمئنا بالإيمان قال النبي وذكر آلهتهم بخير، وأنه قال: يا رسول الله، ما تُركتُ حتى سَببتك وذكرت آلهتهم بخير! قال: «كيف تجد قلبك؟» قال: مطمئناً بالإيمان. فقال: "إن عادوا فعد».

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۲۵).

<sup>(</sup>٢) النحل: ١٠٦.

# ذلك أنزل الله: ﴿إِلَّا مَنْ أُكُرِهُ وَقَلْبُهُ، مُطْمَبِنُّ بِٱلْإِيمَينِ ﴿(١).

<sup>(</sup>۱) رواه عبدالرزاق، وعبد بن حميد، والبيهقي وابن جرير في «تفسيره» (١٨٢/١٤) بإسناد مرسل صحيح، أرسله أبو عبيدة محمد بن عمار بن ياسر شه، وليس عند ابن جرير سبب نزول الآية. انظر «فتح الباري» (٣١٢/١٢).

<sup>(</sup>۲) علقه الذهبي في «سير أعلام النبلاء» (۳۰۲/۱) من مرسل الشعبي، وفي إسناده محمد بن خالد الطحان، وهو ضعيف. ولكن شطره الأول: «أحد، أحد»: ثبت بإسناد حسن عند أحمد في «المسند» (۳۸۳۲)، وابن ماجه والبيهقي وأبي نعيم والحاكم كما في «مختصر المستدرك» لابن الملقن (۱۹۳۲/٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: «الطبقات الكبرى» لابن سعد (٣١٦/٤)، «الإصابة في أسماء الصحابة» لابن حجر (٣١٦/١)، و«الاستيعاب في معرفة الأصحاب» لابن عبدالبر (٣٢٧/١)، و«أُسْد الغابة في معرفة الصحابة» لابن الأثير (٤٤٣/١).

<sup>(</sup>٤) انظر: «تاريخ دمشق» (ج٣ حرف العين/ص١٣٢ \_ ١٣٥)، و«سير أعلام النبلاء» (١٤/٢)، و«الإصابة» (٢/٢٧).

بِقِدْر ـ وفي رواية: بنقرة ـ من نحاس، فأحميت، وجاء بأسير من المسلمين فألقاه وهو ينظر، فإذا هو عظام تلوح. وعرض عليه فأبى، فأمر به أن يلقى فيها، فرفع في البُكرة ليلقى فيها، فبكى فطمع فيه ودعاه فقال له: إني إنما بكيت لأن نفسي إنما هي نفس واحدة، تُلقى في هذه القدر الساعة في الله، فأحببت أن يكون لي بعدد كل شعرة في جسدي نفس تعذب هذا العذاب في الله. وفي بعض الروايات: أنه سجنه ومنع عنه الطعام والشراب أياماً، ثم أرسل إليه بخمر ولحم خنزير، فلم يقربه، ثم استدعاه فقال: ما منعك أن تأكل؟ فقال: أما إنه قد حَلَّ لي، ولكن لم أكن لأشمتك فيّ. فقال له الملك: فَقَبَلْ رأسي وأنا أطلقك. فقال: وتطلق معي جميع أسارى المسلمين؟ قال: نعم. فقبل رأسه، فأطلقه وأطلق معه جميع أسارى المسلمين عنده، فلما رجع قال عمر بن الخطاب: حَقّ على كل مسلم أن يقبل رأس عبدالله بن حذافة، وأنا أبدأ. فقام فقبل رأسه.اهـ

والردة إنما تحصل بارتكاب ناقض من نواقض الإسلام، سواء كان جادًا أو هازلاً أو مستهزئاً، قال تعالى: ﴿وَلَإِن سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا فَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلُ أَبِاللّهِ وَءَايَنِهِ، وَرَسُولِهِ، كُنتُمُ تَسْتَهْزِءُونَ (آنِ لَا تَعْنَذِرُواً فَدُ كَفَرْتُم بَعْدَ إِيمَنِكُمْ ﴾.

أما المكره إذا نطق بسبب الإكراه؛ فإنه لا يرتد؛ لقوله تعالى: ﴿مَن كَفَرَ بِٱللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلَّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُۥ مُطْمَيِنٌ لِٱلْإِيمَانِ ﴾.

قال الحجاوي في «الإقناع»: ومن ارتد عن الإسلام من الرجال والنساء وهو بالغ عاقل مختار، دعي إليه ثلاثة أيام وضيق عليه وحبس: فإن تاب وإلا قتل بالسيف.اهـ(١).

وعن ابن عباس عن النبي على قال: «إن الله تجاوز ـ وفي لفظ: وضع ـ عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه»(٢)، قال ابن حجر: وهو

<sup>(</sup>١) الإقناع في فقه الإمام أحمد بن حنبل للحجاوي (١/٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه ابن ماجه (۲۰٤٥)، والطحاوي في «شرح معاني الآثار» (۹۰/۳)، والطبراني في «الصغير» (۲۰۲۱)، والدارقطني (۱۷۰/٤)، والدارقطني (۱۷۰/۱)، والبيهةي (۳۵٦/۷)، وصححه =

حديث جليل قال بعض العلماء: ينبغي أن يعد نصف الإسلام لأن الفعل إما عن قصد واختيار أو لا، الثاني ما يقع عن خطأ أو نسيان أو إكراه فهذا القسم معفو عنه باتفاق وإنما اختلف العلماء هل المعفو عنه الإثم أو الحكم أو هما معاً وظاهر الحديث الأخير وما خرج عنه كالقتل فله دليل منفصل.اهـ(١).

وفي «الإقناع وشرحه»: ومن أكره على الكفر فالأفضل له أن يصبر على ما أكره به، ولا يجيب ولو أتى ذلك على نفسه، بأن كان يؤدي ذلك إلى موته، وإن لم يصبر وأجاب بكلمة الكفر ظاهرًا لم يصر كافراً إذا كان قلبه مطمئناً بالإيمان، لقوله تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ أُكُوهُ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ اللهِ مِن ومتى زال الإكراه أمر بإظهار إسلامه لزوال العذر، فإن أظهره فهو باق على إسلامه، وإن لم يظهره بعد زوال الإكراه حكم بأنه كافر من حين نطق بالكفر لأن ذلك قرينة على أنه لم يفعله لداعي الإكراه بل اختياراً.اهـ(٢).

قال في «الاختيارات الفقهية»(٣): وقال أبو العباس ـ يعني ابن تيمية ـ: تأملت المذهب فوجدت الإكراه يختلف باختلاف المكرّه عليه، فليس الإكراه المعتبر في الهبة ونحوها، فإنَّ الإكراه المعتبر في الهبة ونحوها، فإنَّ أحمد قد نصَّ ـ في غير موضع ـ على أن الإكراه على الكفر لا يكون إلا بتعذيب من ضرب أو قيد، ولا يكون الكلام إكراهاً(٤).اهـ.

<sup>=</sup> ابن حبان (۷۲۱۹)، والحاكم (۱۹۸/۲)، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين، ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي. وصححه ابن حجر في «فتح الباري» (۱۲۱/۵)، (۲۹۰/۹)، والألباني.

وفي الباب عن عبدالله بن عمر، وعقبة بن عامر، وأبي ذر، وأبي الدرداء وثوبان، وانظر شرح هذا الحديث في «جامع العلوم والحكم» (ص/٣٥٠ ـ ٣٥٦) لابن رجب.

<sup>(</sup>١) فتح الباري (١٦١/٥).

<sup>(</sup>٢) كشاف القناع (٦/١٨٥) لمنصور البهوتي.

<sup>(</sup>٣) «الاختيارات الفقهية لشيخ الإسلام ابن تيمية» للبعلي (ص: ٥٦٨).

<sup>(</sup>٤) أي الزجر والتخويف بالكلام.

وقال الشيخ محمد بن عبدالوهاب في آخر رسالة «نواقض الإسلام»: ولا فرق في جميع هذه النواقض، بين الهازل والجاد والخائف، إلا المكره.اهـ(١).

وقال حفيده الشيخ سليمان بن عبدالله كَغْلَلْلهُ (٢): ولا يستثنى من ذلك إلا المكره، وهو الذي يستولي عليه المشركون، فيقولون له: اكفر، أو افعل كذا وإلا فعلنا بك وقتلناك، أو يأخذونه فيعذبونه حتى يوافقهم، فيجوز له الموافقة باللسان مع طمأنينة القلب بالإيمان. وقد أجمع العلماء على أن من تكلم بالكفر هازلاً: أنه يكفر اهـ (٣).

وقال الشيخ محمد بن عبدالوهاب في آخر رسالة «كشف الشبهات» في قوله تعالى: ﴿مَن كُفَر بِاللّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَنِهِ ۚ إِلّا مَنْ أُكْرِه مع كون قلبه مطمئناً بِالْإِيمَانِ ﴿ قَلْمُ فَل مُلْمَ أَكُرِه مع كون قلبه مطمئناً بالإيمان، وأما غير هذا فقد كفر بعد إيمانه سواء فعله خوفاً أو مداراة أو مشحّة بوطنه أو أهله أو عشيرته أو ماله، أو فعله على وجه المزح، أو لغير ذلك من الأَغْرَاض، إلا المُكْرَه، والآية تدل على هذا من جهتين:

الأولى قوله: ﴿إِلَّا مَنْ أُكْرِهَ ﴾ فلم يستثن الله إلا المكره، ومعلوم

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (٢/٣٦٢).

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ سليمان بن عبدالله بن الإمام محمد بن عبدالوهاب النجدي، العلامة، المجاهد. ولد في الدرعية سنة مائتين وألف من الهجرة، واشتغل بالعلم بحثاً ومراجعةً على مجموعة من الشيوخ منهم والده الشيخ عبدالله بن الشيخ محمد والشيخ حمد بن معمر وغيرهم قال عنه ابن بشر: فيا له من عالم قدير وحافظ متقن خبير إذا شرع يتكلم على الأسانيد والرجال والأحاديث وطرقها وروايتها فكأنه لا يعرف غيرها في إتقانه وحفظه. أخذ عنه العلم عدد كثير من أهل الدرعية وغيرهم منهم الشيخ محمد بن سلطان وغيره.

توفي سنة ثلاث وثلاثين بعد المائتين والألف قتله إبراهيم باشا غدراً بعد أمان الدرعية، فرحمة الله عليه.

انظر: علماء نجد (۲۹۳/۱ ـ ۲۹۸)، ومعجم المؤلفين (۲۲۸/٤)، والأعلام (۱۲۹/۳)، وهدية العارفين (٤٠٨/١)، والدرر السنية (٤٨/١٢) ط أولى.

<sup>(</sup>π) الدرر السنية (Λ/۱۲۲).

أن الإنسان لا يكره إلا على العمل أو الكلام، وأما عقيدة القلب فلا يكره أحد عليها.

والثانية قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اَسْتَحَبُّوا الْحَيَوٰةَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ ﴾، فصرَّح أن هذا الكفر والعذاب لم يكن بسبب الاعتقاد أو الجهل أو البغض للدين أو محبة الكفر، وإنما سببه أن له في ذلك حظاً من حظوظ الدنيا فآثره على الدين. اهـ

فإذا كان هذا حكم الهازل فالجاد أولى، وهذا محل إجماع حكاه ابن نجيم الحنفي في «البحر الرائق»(١): من تكلم بكلمة الكفر هازلاً، أو لاعباً كفر عند الكل، ولا اعتبار باعتقاده.اهـ.

الشرط الثالث: الذُّكر (٢) وضده النسيان.

وفي الصحيح عن أبي هريرة، هيه، قال رسول الله عليه: «من حلف فقال في حَلِفِهِ واللات والعزى فليقل لا إله إلا الله، ومن قال لصاحبه تعال أقامرك فليتصدق»(٥).

وعن سعد بن أبي وقاص، قال: حلفت باللات والعزى، فقال أصحابي: قد قلت هجراً، فأتيت النبي رسول الله على «قل: لا إله إلا الله وإني حلفت باللات والعزى، فقال رسول الله على «قل: لا إله إلا الله وحده ثلاثاً، ثم انفث عن يسارك ثلاثا، وتعوذ ولا تعد» وفي رواية: قال كنا

<sup>(</sup>۱) «البحر الرائق»: (٥/١٣٤).

<sup>(</sup>٢) بضم الذال وتكسر: بمعنى التذكر. قاله في القاموس.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) ص ۲۱ ـ ۲۲.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٤٨٦٠، ٦١٠٧، ٦٣٠١، ١٦٥٠)، ومسلم (١٦٤٧).

حديثي عهد بجاهلية فحلفت باللات والعزى(١).

فهذا يدل على أنّ من نسي فقال كلمة الكفر بغير قصد أنّه لا يكفر ولكنه يتبع هذه الزلة بحسنة تمحوها.

الشرط الرابع: القصد للفعل وتعمده، وضده الخطأ، للآية المتقدمة وهي قوله: ﴿ رَبّنَا لا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنًا ﴾. وقال الله تعالى: ﴿ وَلَكِن مَّا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمُ وَكَانَ اللهُ عَفُولًا رَحِيمًا ﴾ (٢) مقال ابن كثير: فإن الله قد وضع الحرج في الخطأ ورفع عَفُولًا رَحِيمًا ﴾ (٢) مقال ابن كثير: فإن الله قد وضع الحرج في الخطأ ورفع إثمه، كما أرشد إليه في قوله آمرًا عباده أن يقولوا: ﴿ رَبّنَا لا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأُنًا ﴾. وثبت في صحيح مسلم أن رسول الله على قال: قال الله: قد فعلت ». وفي صحيح البخاري، عن عمرو بن العاص قال: قال رسول الله على: ﴿ إِذَا اجتهد الحاكم فأصاب، فله أجران، وإن اجتهد فأخطأ، فله أجر ». وفي الحديث الآخر: ﴿ إِن الله رفع عن أمتي الخطأ والنسيان، وما يُكرَهُون عليه ». وقال هاهنا: ﴿ وَلَيْسَ عَلَيْكُمُ مُناتُ فِيمًا أَخْطَأَتُهُ مِهِ وَلَكِنَ مَّا لَعُمَّدُتُ قُلُوبُكُمُ وَكَانَ اللّهُ عَفُولًا رَحِيمًا ﴿ أَيْ وَإِنْكُمُ اللهُ بِاللّغُوفِ فِي أَيْمَنِكُمُ وَلَكِن يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِي كَاتُ يُمْرِا الله عالما كما قال تعالى: ﴿ لا يُوَاخِذُكُمُ اللهُ بِاللّغُوفِ فِي أَيْمَنِكُمُ وَلَكِن يُواخِذُكُمُ اللهُ عَلَى مَنْ عَلَكُ مَا قال تعالى: ﴿ لَا يُواخِذُكُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

قال البخاري في «كتاب العتق من صحيحه»: باب الخطإ والنسيان في العتاقة والطلاق ونحوه، ولا عتاقة إلا لوجه الله. وقال النبي على: «لكل امرئ ما نوى»، ولا نية للناسي والمخطئ، ثم ذكر حديث أبي هريرة، هال النبي على: «إن الله تجاوز لي عن أمتي ما وسوست به صدورها ما لم تعمل، أو تكلم» (٣). اه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۰۹۰)، والنسائي في «المجتبى» (۷/۷ ـ ۸)، و«الكبرى» (۱۱۵۰)، وابن ماجه (۲۰۹۷)، وابن حبان (٤٣٦٤، ٤٣٦٥)، والبزار (۱۱٤۰)، وأبو يعلى (۷۱۹، ۲۳۷)، إسناده صحيح على شرط الشيخين، وصححه ابن حجر في «فتح البارى» (۲/۱۱).

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: ٥.

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (٢٥٢٨). ورواه مسلم (١٢٧).

وفي الصحيح عن أنس بن مالك: قال رسول الله على: «لَلَهُ أَشَدُ فرحاً بتوبة عبده حين يتوب إليه، من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة، فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابه، فأيسَ منها، فأتى شجرة فاضطجع في ظلها، قد أيس من راحلته، فبينا هو كذلك إذا هو بها قائمة عنده، فأخذ بخطامها، ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك أخطأ من شدة الفرح»(۱).

قال الحافظ ابن حجر: قال عياض: فيه أن ما قاله الإنسان من مثل هذا في حال دهشته وذهوله لا يؤاخذ به، وكذا حكايته عنه على طريق علمي وفائدة شرعية، لا على الهزل والمحاكاة والعبث، ويدل على ذلك حكاية النبي على ذلك، ولو كان منكراً ما حكاه، والله أعلم.اهـ(٢).

الشرط الخامس: الاستطاعة والقدرة، قال تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَسُعَهَا ﴿ الله وَسَعَهَا ﴿ الله وعن أبي هريرة، عن النبي عَلَيْ قال: «دعوني ما تركتكم إنما هلك من كان قبلكم بسؤالهم واختلافهم على أنبيائهم فإذا نهيتكم عن شيء فاجتنبوه، وإذا أمرتكم بأمر فأتوا منه ما استطعتم (٤).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٥): إن الله تعالى قد أخبر في غير موضع أنه لا يكلف نفساً إلا وسعها كقوله: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ (٢) وقوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمِلُواْ الصَّلِاحَتِ لَا نُكَلِّفُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ (٧) وقوله: ﴿لَا تُكَلِّفُ نَفْسُ إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ (٨) وقوله: ﴿لَا تُكَلِّفُ اللهُ وُسُعَهَا ﴾ (٨)

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٤٧) وصح عن جماعة من الصحابة في الصحيحين وغيرهما.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري (۱۰۸/۱۱).

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٧٢٨٨)، ومسلم (١٣٣٧).

<sup>(</sup>٥) الفتاوى (١١٧/١٩ ـ ٢١٧)، وأصله في المجلد الخامس من «منهاج السنة النبوية».

<sup>(</sup>٦) البقرة: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٧) الأعراف: ٤٢.

<sup>(</sup>٨) البقرة: ٢٣٣.

نَفُسًا إِلَّا مَا ءَاتَنَهَأَ ﴾ (١) ، وأمر بتقواه بقدر الاستطاعة فقال: ﴿فَأَنَقُوا اللَّهَ مَا السَّطَعْتُمُ ﴾ (٢) ، وقد دعاه المؤمنون بقولهم: ﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى اللَّذِينَ مِن قَبْلِنا رَبَّنَا وَلَا تُحَكِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴿ (٣) ، فَمَا حَمَلْتَهُ وَلا تُحَكِّلْنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴿ (٣) ، فقال: ﴿قد فعلت ﴿ (٤) ، فدلت هذه النصوص على أنه لا يكلف نفساً ما تعجز عنه خلافاً للجهمية المجبرة، ودلت على أنه لا يؤاخذ المخطى والناسى خلافاً للقدرية والمعتزلة.

وهذا فصل الخطاب في هذا الباب فالمجتهد المستدل من إمام وحاكم وعالم وناظر ومفت<sup>(٥)</sup> وغير ذلك إذا اجتهد واستدل فاتقى الله ما استطاع كان هذا هو الذي كلفه الله إياه وهو مطيع لله مستحق للثواب إذا اتقاه ما استطاع، ولا يعاقبه الله ألبتة خلافاً للجهمية المجبرة، وهو مصيب، بمعنى أنه مطيع لله، لكن قد يعلم الحق في نفس الأمر وقد لا يعلمه، خلافاً للقدرية والمعتزلة في قولهم: كل من استفرغ وسعه علم الحق، فإن هذا باطل، كما تقدم بل كل من استفرغ وسعه استحق الثواب.

وكذلك الكفار، من بلغه دعوة النبي في دار الكفر وعلم أنه رسول الله في في ما استطاع ـ كما رسول الله في في ما استطاع ـ كما فعل النجاشي وغيره ـ ولم تمكنه الهجرة إلى دار الإسلام ولا التزام جميع شرائع الإسلام، لكونه ممنوعاً من الهجرة وممنوعاً من إظهار دينه، وليس عنده من يعلمه جميع شرائع الإسلام، فهذا مؤمن مِن أهل الجنة، كما كان مؤمن آل فرعون مع قوم فرعون، وكما كانت امرأة فرعون، بل وكما كان يوسف الصديق علي مع أهل مصر، فإنهم كانوا كفاراً ولم يمكنه أن يفعل معهم كل ما يعرفه من دين الإسلام، فإنه دعاهم إلى التوحيد

<sup>(</sup>١) الطلاق: ٧.

<sup>(</sup>٢) التغابن: ١٦.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم وتقدم تخريجه ص٦٢.

<sup>(</sup>٥) الإمام هو الوالي والسلطان، والحاكم هو القاضي، والناظر هو القائم على الوقف، والمفتى معروف.

والإيمان فلم يجيبوه، قال تعالى عن مؤمن آل فرعون: ﴿وَلَقَدْ جَآءَكُمْ يُولِّهُ مِنْ قَبْلُ بِٱلْمِيْنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِّمَا جَآءَكُم بِهِ مِنْ قَبْلُ بِٱلْمِيْنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِّ مِّمَا جَآءَكُم بِهِ مِنْ اللّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا ﴾(١).

وكذلك النجاشي، هو وإن كان ملك النصارى، فلم يطعه قومه في الدخول في الإسلام؛ بل إنما دخل معه نفر منهم، ولهذا لما مات لم يكن هناك أحد يصلي عليه فصلى عليه النبي بالمدينة خرج بالمسلمين إلى المصلى فصفهم صفوفاً وصلى عليه وأخبرهم بموته يوم مات، وقال: «إن المصلى فصفهم صفوفاً وصلى عليه وأخبرهم بموته يوم مات، وقال: «إن أكثرها لم يكن دخل فيها؛ لعجزه عن ذلك، فلم يهاجر ولم يجاهد ولا أكثرها لم يكن دخل فيها؛ لعجزه عن ذلك، فلم يهاجر ولم يصوم شهر حج البيت، بل قد روى أنه لم يصل الصلوات الخمس ولا يصوم شهر رمضان ولا يؤدي الزكاة الشرعية، لأن ذلك كان يظهر عند قومه فينكرونه عليه، وهو لا يمكنه مخالفتهم، ونحن نعلم قطعاً أنه لم يكن يمكنه أن يحكم بينهم بحكم القرآن، والله قد فرض على نبيه بالمدينة أنه إذا جاءه أهل الكتاب لم يحكم بينهم إلا بما أنزل الله إليه وحذره أن يفتنوه عن بعض ما أنزل الله إليه، وهذا مثل الحكم في الزنا للمحصن بحد الرجم وفي الديات بالعدل والتسوية في الدماء بين الشريف والوضيع النفس ولعين بالعين وغير ذلك.

والنجاشي ما كان يمكنه أن يحكم بحكم القرآن فإن قومه لا يقرونه على ذلك، وكثيراً ما يتولى الرجل بين المسلمين والتتار قاضياً؛ بل وإماماً (٢) وفي نفسه أمور من العدل يريد أن يعمل بها فلا يمكنه ذلك، بل هناك من يمنعه ذلك ولا يكلف الله نفساً إلا وسعها، وعمر بن عبدالعزيز عودي

<sup>(</sup>١) غافر: ٣٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٢٤٥، ١٣٣٣)، ومسلم (٩٥١) عن أبي هريرة، ، أن رسول الله على النجاشي في اليوم الذي مات فيه وخرج بهم إلى المصلى فصف بهم وكبر عليه أربع تكبيرات».

<sup>(</sup>٣) أي والياً وسلطاناً.

وأوذي على بعض ما أقامه من العدل، وقيل: إنه سم على ذلك، فالنجاشي وأمثاله سعداء في الجنة، وإن كانوا لم يلتزموا من شرائع الإسلام ما لا يقدرون على التزامه، بل كانوا يحكمون بالأحكام التي يمكنهم الحكم بها.اه.

\* \* \*

### المبحث الثالث: في موانع التكفير للمعين

وهي خمسة ضد الشروط السابقة:

الأول الجهل: وهذا من موانع التكفير بدلالة الكتاب والسنة والإجماع، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ اللهِ تعالى: ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ اللهِ تعالى:

قال ابن حزم: لا يصح أن أحداً عاد إلى أذى رسول الله على ومحادته بعد معرفته بالنازل في ذلك من عند الله تعالى إلا كان كافراً، ولا خلاف في أن امراً لو أسلم ولم يعلم شرائع الإسلام، فاعتقد أن الخمر حلال، وأن ليس على الإنسان صلاة، وهو لم يبلغه حكم الله تعالى لم يكن كافراً بلا خلاف يعتد به، حتى إذا قامت عليه الحجة فتمادى حينئذ بإجماع الأمة فهو كافر.اهـ(٢).

وعن قيس بن سعد، قال: أتيتُ الحِيرةَ فرأيتُهم يسجدون لِمرْزُبانٍ لهم، فقلتُ: رَسولُ الله أحقُّ أن يُسجدَ له، قال: فأتيتُ النبي - عَلَيْهُ عقلت: إني أتيتُ الحِيرةَ فرأيتُهم يَسجُدُونَ لمرزبانِ لَهُمْ، فأنت يا رسولَ الله أحقُّ أن نسجُدَ لك، قال: «أرأيتَ لو مررتَ بقبري أكنتَ تَسجُدُ له؟» قال: قلت: لا، قال: «فلا تَفْعَلُوا، لو كنتُ آمراً أحداً أن يَسجُدَ لأحدِ لأمرتُ قلت: لا، قال: «فلا تَفْعَلُوا، لو كنتُ آمراً أحداً أن يَسجُدَ لأحدِ لأمرتُ

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١٥.

<sup>(</sup>٢) المحلى (١١/٢٠٧).

النّساء أن يسجُدْنَ لأزواجِهِنّ، لِمَا جَعَل الله لهم عليهنّ من الحق"(). ففي هذا الحديث عذر النبي على قيساً عن اعتقاد جواز السجود له على بسبب جهله لعدم سبق العلم بهذه المسألة، ومثله حصل لمعاذ بن جبل، فعن عبدالله بن أبي أوفى قال: قدم معاذ اليمن أو قال الشام فرأى النصارى تسجد لبطارقتها وأساقفتها فرأى في نفسه أن رسول الله على أحق أن يعظم فلما قدم قال: يا رسول الله رأيت النصارى تسجد لبطارقتها وأساقفتها فرأيت في نفسي أنك أحق أن تعظم! فقال: «لو كنت آمراً أحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها»(٢).

وقد اعتبر العلماء عذر الجهل مانعاً في التكفير بما هو من المعلوم من الدين بالضرورة فضلاً عن غيره مما يخفى، قال موفق الدين ابن قدامة: تارك الصلاة لا يخلو إما أن يكون جاحداً لوجوبها، أو غير جاحد، فإن كان جاحداً لوجوبها، نُظِرَ فيه، فإن كان جاهلاً به، وهو ممن يجهل ذلك \_ كالحديث الإسلام والناشئ ببادية \_ عُرِّفَ وجوبها وعُلِّمَ ذلك، ولم يحكم بكفره؛ لأنه معذور، فإن لم يكن ممن يجهل ذلك، كالناشئ من المسلمين في الأمصار والقرى، لم يعذر ولم يقبل منه ادعاء الجهل، وحكم بكفره؛ لأن أدلة الوجوب ظاهرة في الكتاب والسنة، والمسلمون

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۱٤٠)، والدارمي في «سننه» (۱٤٦٣)، وابن أبي عاصم في «الآحاد والمثانى» (۲۰۲۳)، والطبراني في «الكبير» (180)، والحاكم في «المستدرك» ((180))، والبيهقي في «الكبرى» (180))، وصححه الحاكم، وسكت عنه الذهبي.

وله شاهد من حديث أبي هريرة عند الترمذي (١١٩٣) وإسناده حسن، وصححه ابن حبان (٤١٦٢).

وآخر من حديث ابن عباس عند الطبراني في «الكبير» (١٢٠٠٣) وإسناده قوي. وثالث من حديث معاذ بن جبل عند أحمد (٢١٩٨٦) ورجاله ثقات.

ورابع من حديث أنس بن مالك عند أحمد أيضاً (١٢٦١٤) ورجاله ثقات.

وخامس من حدیث ابن أبي أوفی عند ابن ماجه (۱۸۵۳)، وصححه ابن حبان (٤١٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (١٩٤٢٢)، وصححه الألباني في «صحيح الجامع» (٢٩٤).

يفعلونها على الدوام، فلا يخفى وجوبها على من هذا حاله، ولا يجحدها إلا تكذيباً لله تعالى ولرسوله على وإجماع الأمة، وهذا يصير مرتداً عن الإسلام، حكمه حكم سائر المرتدين في الاستتابة والقتل، ولا أعلم في هذا خلافاً.اهـ(١).

وقال في «الإخنائية»(٧): من دعا غير الله، وحج إلى غير الله فهو

<sup>(</sup>١) المغنى (٢٩٧/٢ ـ ط: دار الفكر).

<sup>(</sup>٢) الشورى: ١١.

<sup>(</sup>٣) اجتماع الجيوش الإسلامية (ص/٩٤).

<sup>(</sup>٤) الفتاوي (١١/٤٠١).

<sup>(</sup>٥) النساء: ١٦٥.

<sup>(</sup>٦) الإسراء: ١٥.

<sup>(</sup>٧) الرد على الأخنائي (ص/٦١، ٦٢).

مشرك، والذي فعله كفر، لكن قد لا يكون عالماً بأن هذا شرك محرم، كما أن كثيراً من الناس دخلوا في الإسلام من التتار وغيرهم، وعندهم أصنام لهم وهم يتقربون إليها ويعظمونها، ولا يعلمون أن ذلك محرم في دين الإسلام، ويتقربون إلى النار أيضاً، ولا يعلمون أن ذلك محرم فكثير من أنواع الشرك قد يخفى على بعض من دخل في الإسلام ولا يعلم أنه شرك.اه..

وقال في «الاستغاثة»(۱): إن تكفير المعين وجواز قتله موقوف على أن تبلغه الحجة النبوية التي يكفر من خالفها، وإلا فليس كل من جهل شيئاً من الدين يكفر.اهـ.

وقال في سياق كلامه عن بعض ملاحدة المتصوفة من القلندرية وغيرهم، وحكمه بكفرهم (۲): وهؤلاء الأجناس وإن كانوا قد كثروا في هذا الزمان فلقلة دعاة العلم والإيمان، وفتور آثار الرسالة في أكثر البلدان، وأكثر هؤلاء ليس عندهم من آثار الرسالة وميراث النبوة ما يعرفون به الهدى، وكثير منهم لم يبلغهم ذلك، وفي أوقات الفترات وأمكنة الفترات، يثاب الرجل على ما معه من الإيمان القليل، ويغفر الله فيه لمن لم تقم الحجة عليه ما لا يغفر به لمن قامت الحجة عليه، كما في الحديث المعروف: «يأتي على الناس زمان لا يعرفون فيه صلاة ولا صياماً ولا حجاً ولا عمرة، إلا الشيخ الكبير، والعجوز الكبيرة، ويقولون: أدركنا آباءنا وهم يقولون: لا إله إلا الله»، فقيل لحذيفة بن اليمان: ما تغني عنهم لا إله إلا الله؟ فقال: تنجيهم من النار (۳).

<sup>(</sup>۱) الرد على البكرى (ص/۲۰۸).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوی (۳۵/۱۲۵).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه (٤٠٤٩)، والبيهقي في «الشعب» (١٨٧٠)، والحاكم (٨٤٦٠، ٢٦٣٦)، والداني في «السنن الواردة في الفتن» (٤١٩) عن ربعي بن حراش عن حذيفة بن اليمان قال: قال رسول الله على: «يدرس الإسلام كما يدرس وشي الثوب. حتى لا يدري ما صيام ولا صلاة ولا نسك، ولا صدقة، وليسرى على كتاب الله على في الأرض منه آية، وتبقى طوائف من الناس والشيخ الكبير=

وأصل ذلك أن المقالة التي هي كفر بالكتاب والسنة والإجماع، يقال: هي كفر، قولاً يطلق، كما دل على ذلك الدلائل الشرعية، فإن الإيمان من الأحكام المتلقاة عن الله ورسوله، ليس ذلك مما يحكم فيه الناس بظنونهم وأهوائهم، ولا يجب أن يحكم في كل شخص قال ذلك بأنه كافر حتى يثبت في حقه شروط التكفير وتنتفي موانعه مثل من قال: إن الخمر أو الربا حلال؛ لقرب عهده بالإسلام؛ أو لنشوئه في بادية بعيدة أو سمع كلاماً أنكره ولم يعتقد أنه من القرآن، ولا أنه من أحاديث رسول الله على كما كان بعض السلف ينكر أشياء حتى يثبت عنده أن النبي على قالها، وكما كان بعض السلف ينكر أشياء! مثل رؤية الله! وغير ذلك حتى يسألوا عن ذلك رسول الله على، ومثل الذي قال: إذا أنا مت فاسحقوني وذروني في اليم، لعلي أضل عن الله! ونحو ذلك، فإن مت فاسحقوني وذروني في اليم، لعلي أضل عن الله! ونحو ذلك، فإن في الناس على الله حتى تقوم عليهم الحجة بالرسالة كما قال الله تعالى: عن الخطأ والنسيان وقد أشبعنا الكلام في «القواعد» التي في هذا الجواب عن الخطأ والنسيان وقد أشبعنا الكلام في «القواعد» التي في هذا الجواب في أماكنها، والفتوى لا تحتمل البسط أكثر من هذا. والله أعلم. اهـ.

وقال أيضاً في تعليقه على قصة الرجل الذي قال: أحرقوني (٢): فهذا الرجل كان قد وقع له الشك والجهل في قدرة الله تعالى على إعادة ابن آدم، بعدما أحرق وذري، وعلى أنه يعيد الميت ويحشره إذا فعل به ذلك. وهذان أصلان عظيمان، أحدهما: متعلق بالله تعالى، وهو الإيمان بأنه

<sup>=</sup> والعجوز، يقولون أدركنا آباءنا على هذه الكلمة لا إله إلا الله، فنحن نقولها» فقال له صلة: ما تغني عنهم لا إله إلا الله وهم لا يدرون ما صلاة ولا صيام ولا نسك ولا صدقة؟ فأعرض عنه حذيفة! ثم ردها عليه ثلاثاً. كل ذلك يعرض عنه حذيفة، ثم أقبل عليه في الثالثة فقال: يا صلة تنجيهم من النار. ثلاثاً. وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه. اهد ووافقه الذهبي. وقال البوصيري في «الزوائد»: إسناده صحيح رجاله ثقات.اه.

<sup>(</sup>١) النساء: ١٦٥.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۲/۲۹).

على كل شيء قدير، والثاني: متعلق باليوم الآخر، وهو الإيمان بأن الله يعيد هذا الميت، ويجزيه على أعماله، ومع هذا فلما كان مؤمناً بالله في الجملة، ومؤمناً باليوم الآخر في الجملة، وهو أن الله يثيب ويعاقب بعد الموت، وقد عمل عملاً صالحاً \_ وهو خوفه من الله أن يعاقبه على ذنوبه \_ غفر الله بما كان منه من الإيمان بالله، واليوم الآخر، والعمل الصالح.اهـ

وقال أيضاً (١): فإن هذا الرجل جهل قدرة الله على إعادته ورجا أن لا يعيده بجهل ما أخبر به من الإعادة، ومع هذا لما كان مؤمناً بالله وأمره ونهيه ووعده ووعيده، خائفاً من عذابه، وكان جهله بذلك جهلاً لم تقم عليه الحجة التي توجب كفر مثله، غفر الله له، ومثل هذا كثير في المسلمين، والنبي على كان يخبر بأخبار الأولين، ليكون ذلك عبرة لهذه الأمة.اه.

وقال الشيخ عبدالله بن الشيخ محمد بن عبدالوهاب، رحمهما الله (۲): إن سؤال الميت والاستغاثة به في قضاء الحاجات، وتفريج الكربات، من الشرك الأكبر الذي حرمه الله ورسوله، واتفقت الكتب الإلهية، والدعوات النبوية، على تحريمه وتكفير فاعله، والبراءة منه ومعاداته، ولكن في أزمنة الفترات وغلبة الجهل، لا يكفر الشخص المعين بذلك، حتى تقوم عليه الحجة بالرسالة، ويبين له، ويعرَّف أن هذا هو الشرك الأكبر الذي حرمه الله ورسوله؛ فإذا بلغته الحجة، وتليت عليه الآيات القرآنية، والأحاديث النبوية، ثم أصر على شركه فهو كافر، بخلاف من فعل ذلك جهالة منه، ولم ينبه على ذلك؛ فالجاهل فعله كفر، ولكن لا يحكم بكفره إلا بعد بلوغ الحجة إليه، فإذا قامت عليه الحجة ثم أصر على شركه فقد كفر، ولو كان يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، ويصلي ويزكى، ويؤمن بالأصول الستة.

<sup>(</sup>١) الصفدية (١/٢٣٣).

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١٠/٢٧٤).

وهذا الدين الذي ندعو إليه، قد ظهر أمره وشاع وذاع، وملأ الأسماع، من مدة طويلة؛ وأكثر الناس بدعونا وخرَّجونا وعادونا عنده، وقاتلونا واستحلوا دماءنا وأموالنا، ولم يكن لنا ذنب سوى تجريد التوحيد، والنهي عن دعوة غير الله، والاستغاثة بغيره، وما أحدث من البدع والمنكرات، حتى غُلبوا وقُهروا، فعند ذلك أذعنوا وأقروا بعد الإنكار.

وسئل الشيخ عبدالله بن عبدالرحمٰن أبا بطين، وَظَلَلْهُ، عن قول شيخ الإسلام تقي الدين، وَظَلَلْهُ، في رده على ابن البكري: فلهذا كان أهل العلم والسنة لا يكفّرون من خالفهم، وإن كان ذلك المخالف يكفرهم، لأن الكفر حكم شرعي؛ فليس للإنسان أن يعاقب بمثله، كمن كذب عليك، وزنى بأهلك، ليس لك أن تكذب عليه، وتزني بأهله، لأن الزنى والكذب، حرام لحق الله تعالى؛ وكذلك التكفير حق لله، فلا نكفر إلا من كفره الله ورسوله.

وأيضا: فإن تكفير الشخص المعين، وجواز قتله، موقوف على أن تبلغه الحجة النبوية، التي يكفر من خالفها، وإلا فليس كل من جهل شيئاً من الدين يكفر، إلى أن قال: ولهذا كنت أقول للجهمية، من الحلولية والنفاة، الذين ينفون أن يكون الله فوق العرش: أنا لو وافقتكم كنت كافراً، لأني أعلم أن قولكم كفر، وأنتم عندي لا تكفرون، لأنكم جهال... إلخ، ما معنى قيام الحجة؟

فأجاب<sup>(۱)</sup>: الحمد لله رب العالمين، تضمن كلام الشيخ كَخْلَللهُ، مسألتين: إحداهما: عدم تكفيرنا لمن كفرنا، وظاهر كلامه: أنه سواء كان متأولاً أم لا، وقد صرح طائفة من العلماء: أنه إذا قال ذلك متأولاً، لا يكفر... إلى أن قال:

المسألة الثانية: أن تكفير الشخص المعين وجواز قتله، موقوف على أن تبلغه الحجة النبوية، التي يكفر من خالفها... إلى آخره: يشمل كلامه من لم تبلغه الدعوة، وقد صرح بذلك في موضع آخر، ونقل ابن عقيل عن الأصحاب: أنه لا يعاقب؛ وقال: إن الله عفا عن الذي كان يعامل ويتجاوز، لأنه لم تبلغه الدعوة، وعمل بخصلة من الخير، واستدل لذلك بما في صحيح مسلم مرفوعاً: "والذي نفسي بيده، لا يسمع بي أحد من هذه الأمة، يهودي أو نصراني، ثم يموت ولم يؤمن بالذي أرسلت به، إلا كان من أصحاب النار"(٢). قال في "شرح مسلم"(٣): وخص اليهودي والنصراني، لأن لهم كتاباً؛ قال: وفي مفهومه أن من لم تبلغه دعوة الإسلام فهو معذور؛ قال: وهذا جار على ما تقرر في الأصول، لا حكم قبل ورود الشرع على الصحيح، انتهى.

وقال القاضي أبو يعلى في قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ وَالْ اللَّهِ لَا تَجِبَ عَقَلاً ، وإنما تَجِب بالشرع، وهو بعثة الرسل، وأنه لو مات الإنسان قبل ذلك، لم يقطع عليه بالنار.!.انتهى.

وفيمن لم تبلغه الدعوة قول آخر: أنه يعاقب؛ اختاره ابن حامد، واحتج بقوله ﴿أَيُعُسَبُ ٱلْإِنسَانُ أَن يُتْرَكُ سُدًى (أَنَّ) ﴿ (٥) والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) الدرر السنبة (۱۰/۳۲۰ ـ ۳۷۰).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم (۱۵۳).

<sup>(</sup>٣) شرح النووي على صحيح مسلم (١٨٨/٢) ط: دار إحياء التراث العربي.

<sup>(</sup>٤) الإسراء: ١٥.

<sup>(</sup>٥) القيامة: ٣٦.

فمن بلغته رسالة محمد على وبلغه القرآن، فقد قامت عليه الحجة، فلا يعذر في عدم الإيمان بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، فلا عذر له بعد ذلك بالجهل. وقد أخبر الله سبحانه بجهل كثير من الكفار، مع تصريحه بكفرهم، ووصف النصارى بالجهل، مع أنه لا يشك مسلم في كفرهم؛ ونقطع أن أكثر اليهود والنصارى اليوم جهال مقلدون، فنعتقد كفرهم، وكفر من شك في كفرهم.

وقد دل القرآن على أن الشك في أصول الدين كفر؛ والشك هو التردد بين شيئين، كالذي لا يجزم بصدق الرسول على ولا كذبه، ولا يجزم بوقوع البعث ولا عدم وقوعه، ونحو ذلك، كالذي لا يعتقد وجوب الصلاة ولا عدم وجوبها، أو لا يعتقد تحريم الزنى ولا عدم تحريمه؛ وهذا كفر بإجماع العلماء، ولا عذر لمن كان حاله هكذا، بكونه لم يفهم حجج الله بإجماع العلماء، ولا عذر له بعد بلوغها، وإن لم يفهمها. وقد أخبر الله تعالى عن الكفار أنهم لم يفهموا، فقال: ﴿وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمُ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي عن الكفار أنهم لم يفهموا، فقال: ﴿وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمُ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي عن الكفار أنهم لم يفهموا، فقال: ﴿وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمُ أَكِنَةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي اللهِ وَيُحْسَبُونَ اللهِ وَعُسَبُونَ أَنْهُمُ لَمُ عَنْ هَوْ اللهِ وَيُعْسَبُونَ أَنْهُمُ لَمْ نَوْلُ هَلَ نُلِئَكُمُ لِلْأَخْسَرِينَ أَعْنَلًا اللهِ الم يفهموا، فلم يغدرهم لكونهم لم يفهموا، بل صرح القرآن بكفر هذا الجنس من الكفار، كما في قوله تعالى: ﴿قُلُ هُلُ لِلْأَخْسَرِينَ أَعْنَلًا إِللهُ اللَّذِينَ كَفُولًا بِنَايَتِ رَبِّهِمُ وَلِقَآبِهِ فَيَالَهُ وَلَمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّذِينَ كَفُولًا بِنَايَتِ رَبِهِمُ وَلِقَآبِهِ فَيَالًا اللَّهُ وَلَا الْنَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَمَا الْقِيلُهُ وَلَوْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

قال الشيخ أبو محمد، موفق الدين بن قدامة، كَظْلَلُهُ، ـ لما أنجر كلامه في مسألة: هل كل مجتهد، مصيب أم لا؟ ورجح أنه ليس كل مجتهد مصيباً، بل الحق في قول واحد من أقوال المجتهدين، قال(٤) ـ:

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٤٦.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٣٠.

<sup>(</sup>٣) الكهف: ١٠٥ ـ ١٠٥.

<sup>(</sup>٤) روضة الناظر (٣٦٢/٢) ط: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية ـ ت: د. عبدالعزيز بن عبدالرحمٰن السعيد.

وزعم الجاحظ أن مخالف ملة الإسلام، إذا نظر فعجز عن إدراك الحق، فهو معذور غير آثم! إلى أن قال: أما ما ذهب إليه الجاحظ، فباطل يقيناً، وكفر بالله تعالى، ورد عليه وعلى رسوله على! فإنا نعلم قطعاً، أن النبي في أمر اليهود والنصارى بالإسلام واتباعه، وذمهم على إصرارهم، وقاتل جميعهم، وقتل البالغ منهم؛ ونعلم: أن المعاند العارف مما يقل، وإنما الأكثر مقلدة اعتقدوا دين آبائهم تقليداً، ولم يعرفوا معجزة الرسول في وصدقه. والآيات الدالة في القرآن على هذا كثيرة، كقوله تعالى: ﴿ وَلِكَ ظُنُ الَّذِينَ كَفُرُوا مِنَ النّارِ ﴿ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللهُ الل

وفي الجملة: ذم المكذبين لرسول الله ﷺ مما لا ينحصر في الكتاب والسنة. انتهى.

فبين كَغْلَلْلهُ أنا لو لم نكفر إلا المعاند العارف، لزمنا الحكم بإسلام أكثر اليهود والنصارى، وهذا من أظهر الباطل.

فقول الشيخ تقي الدين، رَخِلَلْهُ: إن التكفير والقتل موقوف على بلوغ الحجة، يدل من كلامه على أن هذين الأمرين، وهما: التكفير، والقتل، ليسا موقوفين على فهم الحجة مطلقاً، بل على بلوغها، ففهمها شيء،

<sup>(</sup>١) سورة ص: ٧٧.

<sup>(</sup>۲) فصلت: ۲۳.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٧٨.

<sup>(</sup>٤) المجادلة: ١٨.

<sup>(</sup>٥) الأعراف: ٣٠، الزخرف: ٣٧.

<sup>(</sup>٦) الكهف: ١٠٤ ـ ١٠٥.

وبلوغها شيء آخر. فلو كان هذا الحكم موقوفاً على فهم الحجة، لم نكفر ونقتل إلا من علمنا أنه معاند خاصة، وهذا بين البطلان؛ بل آخر كلامه كَيْلَلّهُ، يدل على أنه يعتبر فهم الحجة في الأمور التي تخفى على كثير من الناس، وليس فيها مناقضة للتوحيد والرسالة، كالجهل ببعض الصفات.

وأما الأمور التي هي مناقضة للتوحيد، والإيمان بالرسالة، فقد صرح كَاللَّهُ في مواضع كثيرة بكفر أصحابها، وقتلهم بعد الاستتابة، ولم يعذرهم بالجهل، مع أنا نتحقق أن سبب وقوعهم في تلك الأمور، إنما هو الجهل بحقيقتها؛ فلو علموا أنها كفر تخرج من الإسلام، لم يفعلوها.

وهذا في كلام الشيخ كَغْلَلْلهُ كثير، كقوله في بعض كتبه: فكل من غلا في نبي، أو رجل صالح، وجعل فيه نوعاً من الإلهية، مثل أن يدعوه من دون الله، نحو أن يقول: يا فلان أغثني، أو اغفر لي، أو ارحمني، أو انصرني، أو اجبرني، أو توكلت عليك، أو أنا في حسبك، أو أنت حسبي، ونحو هذه الأقوال، التي هي من خصائص الربوبية، التي لا تصلح إلا لله؛ فكل هذا شرك وضلال، يستتاب صاحبه، فإن تاب وإلا قتل (١).

وقال أيضاً: فمن جعل بينه وبين الله وسائط يدعوهم، ويتوكل عليهم، ويسألهم، كفر إجماعاً (٢). وقال: من اعتقد أن زيارة أهل الذمة كنائسهم قربة إلى الله، فهو مرتد؛ وإن جهل أن ذلك محرم عرف ذلك، فإن أصر صار مرتداً (٣).

وقال: من سب الصحابة أو أحداً منهم، أو اقترن بسبه دعوى أن علياً إله، أو نبي، أو أن جبرائيل غلط، فلا شك في كفر هذا؛ بل لا شك في كفر من توقف في تكفيره (٤٠).

مجموع الفتاوي (٣/٥٩٥).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوى (۱/٤/۱).

<sup>(</sup>٣) ذكره عنه في «الإقناع وشرحه كشاف القناع» (٦/ ١٧٠)، و«غاية المنتهى وشرحه مطالب أولى النهى» (٦/ ٢٨١).

<sup>(</sup>٤) الصارم المسلول (٢/ ٩٠٠) ط: دار ابن حزم  $_{-}$  ت الحلواني وشودري.

وقال أيضاً: من زعم أن الصحابة ارتدوا، بعد رسول الله على الله الله الله على الله نفراً قليلاً، لا يبلغون بضعة عشر، أو أنهم فسقوا، فلا ريب في كفر قائل ذلك؛ بل من شك في كفره، فهو كافر، انتهى (١).

فانظر كيف كفر الشاك، والشاك جاهل؛ فلم ير الجهل عذراً في مثل هذه الأمور.

وقال كَثْمَلَهُ في أثناء كلام له: ولهذا قالوا: من عصى مستكبراً كإبليس، كفر بالاتفاق، ومن عصى مشتهياً لم يكفر عند أهل السنة، ومن فعل المحارم مستحلاً، فهو كافر بالاتفاق(٢).

<sup>(</sup>۱) ذكره عنه في «الإقناع» (1/2.4)، و«شرحه كشاف القناع» (1/2.4)، و«غاية المنتهى وشرحه مطالب أولى النهى» (1/2.4) نقلاً ملخصاً عن «الصارم المسلول».

<sup>(</sup>٢) الصارم المسلول (١٩/٢) وعبارته كَظْمَاللهُ: إن العبد إذا فعل الذنب مع اعتقاد أن الله حرمه عليه واعتقاد انقياد لله فيما حرمه وأوجبه فهذا ليس بكافر، فأما إن اعتقد أن الله لم يحرمه أو أنه حرمه لكن امتنع من قبول هذا التحريم وأبي أن يذعن لله وينقاد فهو إما جاحد أو معاند ولهذا قالوا: من عصى الله مستكبرا كإبليس كفر بالاتفاق ومن عصى مشتهياً لم يكفر عند أهل السنة والجماعة وإنما يكفره الخوارج فإن العاصى المستكبر وإن كان مصدقا بأن الله ربه فإن معاندته له ومحادته تنافى هذا التصديق. وبيان هذا أن من فعل المحارم مستحلًا لها فهو كافر بالاتفاق فإنه ما آمن بالقرآن من استحل محارمه وكذلك لو استحلها من غير فعل والاستحلال اعتقاد أن الله لم يحرمها وتارة بعدم اعتقاد أن الله حرمها هذا يكون لخلل في الإيمان بالربوبية ولخلل في الإيمان بالرسالة ويكون جحداً محضاً غير مبنى على مقدمة وتارة يعلم أن الرسول إنما حرم ما حرمه الله ثم يمتنع عن التزام هذا التحريم ويعاند المحرم فهذا أشد كفراً ممن قبله وقد يكون هذا مع علمه أن من لم يلتزم هذا التحريم عاقبه الله وعذبه. ثم إن هذا الامتناع والإباء إما لخلل في اعتقاد حكمة الأمر وقدرته فيعود هذا إلى عدم التصديق بصفة من صفاته وقد يكون مع العلم بجميع ما يصدق به تمرداً أو اتباعاً لغرض النفس وحقيقة كفر هذا لأنه يعترف لله ورسوله بكل ما أخبر به ويصدق بكل ما يصدق به المؤمنون لكنه يكره ذلك ويبغضه ويسخطه لعدم موافقته لمراده ومشتهاه ويقول: أنا لا أقر بذلك ولا ألتزمه وأبغض هذا الحق وأنفر عنه فهذا نوع من غير النوع الأول وتكفير هذا معلوم بالاضطرار من دين الإسلام والقرآن مملوء من تكفير مثل هذا النوع بل عقوبته أشد وفي مثله قيل: «أشد الناس عذاباً يوم القيامة عالم لم ينفعه الله بعلمه». وهو إبليس ومن سلك سبيله . وبهذا يظهر=

وقال: والاستحلال: اعتقاد أنها حلال، وذلك يكون تارة باعتقاد أن الله لم يحرمها، وتارة بعدم اعتقاد أن الله حرمها؛ وهذا يكون لخلل في الإيمان بالربوبية أو الرسالة، ويكون جحداً محضاً غير مبني على مقدمة، وتارة يعلم: أن الله حرمها، ثم يمتنع من التزام هذا التحريم ويعاند، فهذا أشد كفراً ممن قبله. انتهى (۱).

وكلامه كَالله و مثل هذا كثير، فلم يخص التكفير بالمعاند، مع القطع بأن أكثر هؤلاء جهال لم يعلموا أن ما قالوه أو فعلوه كفر؛ فلم يعذروا بالجهل في مثل هذه الأشياء، لأن منها ما هو مناقض للتوحيد، الذي هو أعظم الواجبات، ومنها ما هو متضمن معارضة الرسالة، ورد نصوص الكتاب والسنة الظاهرة المجمع عليها بين علماء المسلمين.

وقد نص السلف والأئمة على تكفير أناس بأقوال صدرت منهم، مع العلم أنهم غير معاندين. ولهذا قال الفقهاء رحمهم الله تعالى $^{(1)}$ : من جحد

الفرق بين العاصي فإنه يعتقد وجوب ذلك الفعل عليه ويحب أنه يفعله لكن الشهوة والنفرة منعته من الموافقة فقد أتى من الإيمان بالتصديق والخضوع والانقياد وذلك قول وعمل لكن لم يكمل العمل. وأما إهانة الرجل من يعتقد وجوب كرامته كالوالدين ونحوهما فلأنه لم يهن من كان الانقياد له والإكرام شرطاً في إيمانه وإنما أهان من إكرامه شرط في بره وطاعته وتقواه، وجانب الله والرسول إنما كفر فيه لأنه لا يكون مؤمناً حتى يصدق تصديقاً يقتضي الخضوع والانقياد فحيث لم يقتضه لم يكن ذلك التصديق إيماناً بل كان وجوده شراً من عدمه فإن من خلق له حياة وإدراك ولم يرزق إلا بالعذاب كان فقد تلك الحياة والإدراك أحب إليه من حياة ليس فيها الا الألم وإذا كان التصديق ثمرته صلاح حاله وحصول النعم له واللذة في الدنيا والآخرة فلم يحصل معه إلا فساد حاله والبؤس والألم في الدنيا والآخرة كان أن لا يوجد أحب إليه من أن يوجد. وهنا كلام طويل في تفصيل هذه الأمور ومن حكم الكتاب والسنة على نفسه قولاً وفعلاً ونور الله قلبه تبين له ضلال كثير من الناس ممن يتكلم برأيه في سعادة النفوس بعد الموت وشقاوتها جرياً على منهاج الذين كذبوا بالكتاب وبما أرسل الله به ورسله ونبذوا الكتاب وراء ظهورهم واتباعاً لما تتلوه الشياطين.اه.

<sup>(1)</sup> الصارم المسلول (١٩/٢).

<sup>(</sup>Y) انظر: «حاشية العدوي على شرح كفاية الطالب الرباني»، لعلي الصعيدي العدوي

وجوب عبادة من العبادات الخمس، أو جحد حل الخبز ونحوه، أو جحد تحريم الخمر ونحوه، أو شك في ذلك ومثله لا يجهله، كفر، وإن كان مثله يجهله عرّف ذلك، فإن أصر بعد التعريف، كفر، وقتل. ولم يخصوا الحكم بالمعاند، وذكروا في باب حكم المرتد أشياء كثيرة، أقوالاً وأفعالاً، يكون صاحبها بها مرتداً، ولم يقيدوا الحكم بالمعاند.

وقال الشيخ أيضاً: لما استحل طائفة من الصحابة الخمر، كقدامة وأصحابه، وظنوا أنها تباح لمن آمن بالله وعمل صالحاً، على ما فهموه من آية المائدة، اتفق علماء الصحابة كعمر وعلي وغيرهما، على أنهم يستتابون، فإن أصروا على الاستحلال كفروا، وإن أقروا به جلدوا؛ فلم يكفروهم بالاستحلال ابتداءً لأجل الشبهة، حتى يبين لهم الحق، فإن أصروا كفروا كفروا.

وقال أيضاً: ونحن نعلم بالضرورة، أن رسول الله على لم يشرع لأمته أن يدعوا أحداً من الأموات، لا من الأنبياء ولا غيرهم، لا بلفظ الاستغاثة، ولا بغيرها، كما أنه لم يشرع لهم السجود لميت، ولا إلى ميت ونحو ذلك؛ بل نعلم أنه نهى عن ذلك كله، وأنه من الشرك الذي حرمه الله ورسوله، لكن لغلبة الجهل، وقلة العلم بآثار الرسالة في كثير من المتأخرين، لم يمكن تكفيرهم بذلك، حتى يبين لهم ما جاء الرسول على انتهى (٢٠).

المالكي (٢/٢١٤)، و«الفواكه الدواني على رسالة ابن أبي زيد القيرواني»، لأحمد بن غنيم النفراوي (٢/٠٧٠)، و«المجموع شرح المهذب» للنووي (٣/١٤)، و«المنهج القويم» للهيتمي (ص: ٢٤)، و«الشرح الكبير» لابن أبي عمر المقدسي (٢/٠٧٠)، و«شرح منتهى الإرادات» (١٢٨/١). قال شيخ الإسلام في «الجواب الصحيح» (٢/٢١): وقد اتفق المسلمون على أن من جحد وجوب مباني الإسلام الخمس الشهادتين والصلوات الخمس والزكاة وصيام شهر رمضان وحج البيت فإنه

<sup>(</sup>١) الاستغاثة في الرد على البكري (٤٩٢/٢).

<sup>(</sup>٢) الاستغاثة في الرد على البكري (٧٣١/٢).

فانظر إلى قوله: لم يمكن تكفيرهم بذلك، حتى يبين لهم ما جاء به الرسول على ولم يقل: حتى يتبين لهم، ونتحقق منهم المعاندة بعد المعرفة.

وقال أيضاً \_ لما أنجر كلامه في ذكر ما عليه كثير من الناس، من الكفر، والخروج عن الإسلام قال \_: وهذا كثير غالب لا سيما في الأعصار والأمصار، التي تغلب فيها الجاهلية والكفر والنفاق؛ فلهؤلاء من عجائب الجهل، والظلم والكذب، والنفاق والكفر والضلال، ما لا يتسع لذكره المقال. وإذا كان في المقالات الخفية، فقد يقال إنه فيها مخطئ ضال، لم تقم عليه الحجة التي يكفر صاحبها، لكن ذلك يقع في طوائف منهم، في الأمور الظاهرة، التي يعلم الخاصة والعامة من المسلمين، أنها من دين الإسلام، بل اليهود والنصاري والمشركون، يعلمون أن محمداً عليه بعث بها، وكفر من خالفها، مثل أمره بعبادة الله وحده لا شريك له، ونهيه عن عبادة أحد سواه، من الملائكة والنبيين أو غيرهم، فإن هذا أظهر شعائر الإسلام، ومثل معاداة اليهود والنصارى والمشركين، ومثل تحريم الفواحش، والربا والخمر والميسر، ونحو ذلك، ثم تجد كثيراً من رؤوسهم وقعوا في هذه الأنواع، فكانوا مرتدين، وإن كانوا قد يتوبون من ذلك، أو يعودون .. إلى أن قال: وأبلغ من ذلك: أن منهم من يصنف في دين المشركين، والردة عن الإسلام، كما صنف الرازي كتابه في عبادة الكواكب، وأقام الأدلة على حسن ذلك ومنفعته، ورغب فيه؛ وهذه ردة عن الإسلام باتفاق المسلمين، وإن كان قد يكون عاد إلى الإسلام،

فانظر إلى تفريقه بين المقالات الخفية، والأمور الظاهرة، فقال في المقالات الخفية، التي هي كفر: قد يقال إنه فيها مخطئ ضال، لم تقم عليه الحجة التي يكفر صاحبها، ولم يقل ذلك في الأمور الظاهرة؛ فكلامه ظاهر في الفرق بين الأمور الظاهرة والخفية، فيكفر بالأمور الظاهر حكمها

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۸/۹).

مطلقاً، وبما يصدر منها من مسلم جهلاً، كاستحلال محرم أو فعل أو قول شركي بعد التعريف، ولا يكفر بالأمور الخفية جهلاً، كالجهل ببعض الصفات، فلا يكفر الجاهل بها مطلقاً، وإن كان داعية، كقوله للجهمية: أنتم عندي لا تكفرون، لأنكم جهال(۱)؛ وقوله: عندي يبين أن عدم تكفيرهم، ليس أمراً مجمعاً عليه، لكنه اختياره؛ وقوله في هذه المسألة خلاف المشهور في المذهب، فإن الصحيح من المذهب تكفير المجتهد الداعي إلى القول بخلق القرآن، أو نفي الرؤية، أو الرفض ونحو ذلك، وتفسيق المقلد.

قال المجد كُلْسُهُ: الصحيح: أن كل بدعة كفرنا فيها الداعية، فإنا نفسق المقلد فيها، كمن يقول بخلق القرآن، أو أن علم الله مخلوق، أو أن أسماءه مخلوقة، أو أنه لا يُرى في الآخرة، أو يسب الصحابة تديناً، أو أن الإيمان مجرد الاعتقاد، وما أشبه ذلك؛ فمن كان عالماً في شيء من هذه البدع، يدعو إليه ويناظر عليه، فهو محكوم بكفره، نص أحمد على ذلك في مواضع، انتهى (٢).

<sup>(</sup>۱) الرد على البكري (٢/٤٩٤)، وعبارته: ولهذا كنت أقول للجهمية من الحلولية والنفاة الذين نفوا أن الله تعالى فوق العرش لما وقعت محنتهم أنا لو وافقتكم كنت كافراً لأني أعلم أن قولكم كفر وأنتم عندي لا تكفرون لأنكم جهال وكان هذا خطاباً لعلمائهم وقضاتهم وشيوخهم وأمرائهم وأصل جهلهم شبهات عقلية حصلت لرؤوسهم في قصور من معرفة المنقول الصحيح والمعقول الصريح الموافق له.اه.

<sup>(</sup>۲) قال المرداوي في «الإنصاف» (٣٦/١٢ ـ ط دار إحياء التراث العربي): من قلد في خلق القرآن ونفى الرؤية ونحوهما فسق على الصحيح من المذهب وعليه جماهير الأصحاب. قال في الفروع: اختاره الأكثر قاله في الواضح. وعنه يكفر كمجتهد. وعنه فيه: لا يكفر اختاره الموفق في رسالته إلى صاحب التلخيص لقول أحمد وعنه فيه: لا أمير المؤمنين. ونقل يعقوب الدورقي فيمن يقول القرآن مخلوق كنت لا أكفره حتى قرأت ﴿أُنزَلُهُ بِعِلْمِهِ ﴿ [النساء: ١٦٦] وغيرها. فمن زعم أنه لا يدري علم الله مخلوق أو لا كفر. وقال في الفصول في الكفاءة في جهمية وواقفية وحرورية وقدرية ورافضية إن ناظر ودعا كفر وإلا لم يفسق لأن الإمام أحمد كَظُلَاهُ قال: يسمع حديثه ويصلى خلفه. قال: وعندي أن عامة المبتدعة فسقة كعامة أهل قال: يسمع حديثه ويصلى خلفه. قال: وعندي أن عامة المبتدعة فسقة كعامة أهل قال:

فانظر كيف حكموا بكفرهم مع جهلهم، والشيخ كَثْكُلْلهُ يختار عدم كفرهم، ويفسقون عنده. ونحوه قول ابن القيم كَثْكُلْلهُ، فإنه قال: وفسق الاعتقاد، كفسق أهل البدع الذين يؤمنون بالله واليوم الآخر، ويحرمون ما حرم الله، ويوجبون ما أوجب الله، ولكن ينفون كثيراً مما أثبت الله ورسوله، جهلاً وتأويلاً وتقليداً للشيوخ، ويثبتون ما لم يثبته الله ورسوله كذلك؛ وهؤلاء كالخوارج المارقة، وكثير من الروافض والقدرية والمعتزلة، وكثير من الجهمية الذين ليسوا غلاة في التجهم.

وأما غلاة الجهمية، فكغلاة الرافضة، ليس للطائفتين في الإسلام نصيب، ولذلك أخرجهم جماعة من السلف، من الثنتين والسبعين فرقة، وقالوا هم مباينون للملة، انتهى (١).

وبالجملة: فيجب على من نصح نفسه، ألا يتكلم في هذه المسألة إلا بعلم وبرهان من الله؛ وليحذر من إخراج رجل من الإسلام بمجرد فهمه واستحسان عقله، فإن إخراج رجل من الإسلام أو إدخاله فيه، أعظم أمور الدين؛ وقد كفينا بيان هذه المسألة كغيرها، بل حكمها في الجملة أظهر أحكام الدين؛ فالواجب علينا: الاتباع وترك الابتداع، كما قال ابن مسعود عليه: اتبعوا ولا تبتدعوا فقد كفيتم (٢).

وأيضاً: فما تنازع العلماء في كونه كفراً، فالاحتياط للدين التوقف

الرواية عن الحرورية والخوارج.اه. وفي «شرح منتهى الإرادات» (٥٩٠/٣): فلا تقبل شهادة فاسق ـ بفعل كزانٍ وديوث ـ أو باعتقاد، كمقلد في خلق القرآن أو في نفي رؤية الله في الآخرة، أو في الرفض، كتكفير الصحابة أو تفسيقهم، بتقديم غير علي في الخلافة عليه، أو في التجهم بتشديد الهاء، أي اعتقاد مذهب جهم بن صفوان، ونحوه كمقلد في التجسيم، وما يعتقده الخوارج والقدرية ونحوهم، ويكفر مجتهد القائلين بخلق القرآن ونحوهم ـ ممن خالف ما عليه أهل السنة والجماعة ـ الداعية.اه.

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين (۲/۳۱۲) ط: الفقي.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه في المقدمة ص٢٦.

وعدم الإقدام، ما لم يكن في المسألة نص صريح عن المعصوم على وقد استزل الشيطان أكثر الناس في هذه المسألة، فقصر بطائفة فحكموا بإسلام من دلت نصوص الكتاب والسنة والإجماع على كفره، وتعدى بآخرين فكفّروا من حكم الكتاب والسنة مع الإجماع بأنه مسلم.

ومن العجب: أن أحد هؤلاء لو سئل عن مسألة في الطهارة، أو البيع ونحوهما، لم يفت بمجرد فهمه واستحسان عقله، بل يبحث عن كلام العلماء، ويفتي بما قالوه؛ فكيف يعتمد في هذا الأمر العظيم، الذي هو أعظم أمور الدين وأشد خطراً، على مجرد فهمه واستحسانه؟ فيا مصيبة الإسلام من هاتين الطائفتين ومحنته من تينك البليتين!!

ونسألك اللهم أن تهدينا الصراط المستقيم، صراط الذين أنعمت عليهم، غير المغضوب عليهم ولا الضالين، وصلى الله على محمد. انتهى كلام الشيخ عبدالله أبا بطين.

المانع الثاني: الإكراه على فعل الكفر، لأن المكره مغلوب على أمره. وتقدم حديث ابن عباس أن رسول الله على قال: «إن الله تجاوز عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه»(١).

قال الإمام البخاري في صحيحه: كتاب الإكراه، وقول الله تعالى: ﴿ إِلَّا مَنْ أُكُورِ مَدَرًا فَعَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَذَابُ عَظِيمٌ (إِلَّا مَنْ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ عَضَبُ مِّنَ أَلَكُ مِّنَ أَلْكُورُ مَنَ شَرَحَ بِالْكُفْرِ صَدْرًا فَعَلَيْهِمْ عَضَبُ مِّنَ أَلَكُ مِّنَ أَلْكَ مِنْ أَلْكَ مِنْ أَلْكَ مِنْ أَلْكُ وَقَال : ﴿ إِلَّا أَنْ تَكَقُوا مِنْهُمْ تُقَادًا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَولُولُ وَلَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

<sup>(</sup>۱) صحیح وتقدم تخریجه ص ۱۶، ۲۵.

<sup>(</sup>٢) النحل: ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ٢٨.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٩٧ ـ ٩٩.

لَدُنكَ وَلِيًّا وَاجْعَل لَنَا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا (شَ) فعذر الله المستضعفين الذين لا يمتنعون من ترك ما أمر الله به، والمكرة لا يكون إلا مستضعفاً غير ممتنع من فعل ما أمر به. وقال الحسن: التقية إلى يوم القيامة. وقال ابن عباس فيمن يكرهه اللصوص فيطلِّق: ليس بشيء. وبه قال ابن عمر وابن الزبير والشعبي والحسن. وقال النبي على: «الأعمال بالنية». ثم ذكر حديث أبي هريرة أن النبي على كان يدعو في الصلاة «اللهم أنج عياش بن أبي ربيعة وسلمة بن هشام والوليد بن الوليد اللهم أنج المستضعفين من المؤمنين اللهم اشدد وطأتك على مضر وابعث عليهم سنين كسنى يوسف»(٢).

ثم قال: باب مَن اختار الضرب والقتل والهوان على الكفر. وذكر فيه حديث أنس، هم قال: قال رسول الله على: «ثلاث من كنَّ فيه وجد حلاوة الإيمان أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار» (۳). وسعيد بن زيد يقول: لقد رأيتني وإن عمر موثقي على الإسلام ولو انقض أحد مما فعلتم بعثمان كان محقوقاً أن ينقض (٤). ثم ذكر حديث خباب بن الأرت قال: شكونا إلى رسول الله على وهو متوسد بردة له في ظل الكعبة فقلنا: ألا تستنصر لنا ألا تدعو لنا فقال: «قد كان من قبلكم يؤخذ الرجل فيحفر له في الأرض فيجعل فيها فيجاء بالمنشار فيوضع على رأسه فيجعل نصفين ويمشط بأمشاط الحديد ما دون لحمه وعظمه فما يصده ذلك عن دينه والله ليتمن هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى خضرموت لا يخاف إلا الله والذئب على غنمه ولكنكم تستعجلون» (٥).اه.

وتقدم بسط هذا في الشرط الثاني من شروط تكفير المعيّن (٦).

<sup>(</sup>١) النساء: ٧٥.

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري (۲۹٤٠).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري (٦٩٤١).

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري (٦٩٤٢).

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري (٦٩٤٣).

<sup>(</sup>٦) انظر ص ۱۲، ۱۳، ۱۶، ۲۵، ۲۵، ۲۱.

المانع الثالث: النسيان. وهو ضد الشرط الثالث السابق ذكره من شروط تكفير المعين وهو الذُّكر، قال تعالى على لسان المؤمنين: ﴿رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِيناً أَوْ أَخْطَأُنا ﴾، واستجاب لهم كما تقدم ذكره، وتقدم أيضاً حديث ابن عباس أن رسول الله على قال: ﴿إِن الله تجاوز عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه»(١).

وعن سعد بن أبي وقاص، قال: حلفت باللات والعزى، فقال أصحابي: قد قلت هُجْراً (٢)، فأتيت النبي عَلَيْ، فقلت: إن العهد كان قريباً، وإني حلفت باللات والعزى، فقال: رسول الله عَلَيْ: «قل: لا إله إلا الله وحده ثلاثاً، ثم انفث عن يسارك ثلاثاً، وتعوذ ولا تعد» وفي رواية: قال كنا حديثى عهد بجاهلية فحلفت باللات والعزى (٣).

وعن أبي هريرة في قصة فوت صلاة الصبح عليهم مع رسول الله على سفرهم، قال: فلم يستيقظ رسول الله على ولا أحد من أصحابه حتى ضربتهم الشمس فكان رسول الله على أولهم استيقاظاً، ففزع رسول الله على فقال: «أي بلال»! فقال بلال: أخذ بنفسي الذي أخذ بنفسك بأبي أنت وأمي يا رسول الله، قال: «اقتادوا»، فاقتادوا رواحلهم شيئاً ثم توضأ رسول الله على وأمر بلالاً فأقام الصلاة فصلى بهم الصبح فلما قضى الصلاة قال: «من نسي الصلاة فليصلها إذا ذكرها فإن الله قال: ﴿وَأَقِمِ الصَّلَةِ وَلَيْكُونَ الصلاة . فعذرهم بالنوم والنسيان في ركن الصلاة .

المانع الرابع: الخطأ، ومنه التأويل.

وتقدم فيه حديث ابن عباس أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله تجاوز عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه».

<sup>(</sup>١) صحيح تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أي كلاماً فاحشاً، وهو بضم الهاء وسكون الجيم.

<sup>(</sup>٣) صحيح تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) طه: ١٤. والحديث أخرجه مسلم (٦٨٠).

ومنه التأويلُ، لأنه خطأ في فهم الدليل، وهو أن يعتقد الأمر على خلاف حقيقته، لعارض يعرِض له، قال ابن حجر: قال العلماء كل متأول معذور بتأويله، ليس بآثم، إذا كان تأويله سائغاً في لسان العرب، وكان له وجه في العلم.اهـ(١).

قال البخاري في «صحيحه»: باب ما جاء في المتأوِّلين، ثم ذكر حديث عمر بن الخطاب يقول: سمعت هشام بن حكيم يقرأ سورة الفرقان في حياة رسول الله ﷺ فاستمعت لقراءته فإذا هو يقرؤها على حروف كثيرة لم يقرئنيها رسول الله ﷺ كذلك، فكدت أساوره في الصلاة، فانتظرته حتى سلّم ثم لببته بردائه، أو بردائي، فقلت: من أقرأك هذه السورة؟ قال: أقرأنيها رسول الله عَلَيْهِ! قلت له: كذبتَ فواللهِ إن رسول الله عَلَيْهِ أقرأني هذه السورة التي سمعتك تقرؤها! فانطلقتُ أقوده إلى رسول الله عَلِيُّة، فقلت: يا رسول الله إنى سمعت هذا يقرأ بسورة الفرقان على حروف لم تقرئنيها، وأنت أقرأتني سورة الفرقان، فقال رسول الله ﷺ: «أرسله يا عمرُ اقرأ يا هشام»، فقرأ عليه القراءة التي سمعته يقرؤها، قال رسول الله عَلَيْهِ: «هكذا أنزلت» ثم قال رسول الله عليه: «اقرأ يا عمر»، فقرأت فقال: «هكذا أنزلت ثم قال: إن هذا القرآن أنزل على سبعة أحرف فاقرؤوا ما تيسر ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوٓا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ ﴾ " شق ذلك على أصحاب تظنون إنما هو كما قال لقمان لابنه ﴿يَبُنَى لَا تُثَرِكُ بِاللَّهِ ۚ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلُمُّ عَظِيمٌ (أَنَّ) ((1)) وحديث عتبان بن مالك يقول غدا على رسول الله ﷺ، فقال رجل: أين مالك بن الدخشن؟ فقال رجل منا: ذلك منافق لا

<sup>(</sup>۱) فتح الباري (۱۲/۳۰۶).

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري (۲۹۳٦).

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) لقمان: ١٣.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاري (٦٩٣٧).

يحب الله ورسوله، فقال النبي ﷺ: «ألا تقولون يقول لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله»؟ قال: بلى! قال: «فإنه لا يوافى عبد يوم القيامة به إلا حرم الله عليه النار»(١). وحديثَ على بن أبي طالب قال: بعثنى رسول الله ﷺ والزبير وأبا مرثد وكلنا فارس، قال: «انطلقوا حتى تأتوا روضة خاخ، فإن فيها امرأة معها صحيفة من حاطب بن أبي بلتعة إلى المشركين فأتوني بها»، فانطلقنا على أفراسنا حتى أدركناها حيث قال لنا رسول الله عَلِي تسير على بعير لها، وكان كتب إلى أهل مكة بمسير رسول الله ﷺ إليهم! فقلنا: أين الكتاب الذي معك؟ قالت: ما معى كتاب! فأنخنا بها بعيرها، فابتغينا في رحلها فما وجدنا شيئاً، فقال صاحبَى: ما نرى معها كتاباً! قال: فقلت: لقد علمنا ما كذب رسول الله ﷺ، ثم حلف عليٌّ والذي يحلف به لتخرجَنَّ الكتاب، أو لأجردنك! فأهوت إلى حجزتها \_ وهي محتجزة بكساء \_ فأخرجت الصحيفة، فأتوا بها رسول الله ﷺ، فقال عمر: يا رسول الله، قد خان الله ورسوله والمؤمنين، دعنى فأضرب عنقه، فقال رسول الله ﷺ: «يا حاطب ما حملك على ما صنعت»؟ قال: يا رسول الله ما لى أن لا أكون مؤمناً بالله ورسوله، ولكنى أردت أن يكون لي عند القوم يدُّ يُدفع بها عن أهلي ومالى، وليس من أصحابك أحد إلا له هنالك من قومه من يدفع الله به عن أهله وماله، قال: «صدق لا تقولوا له إلا خيرا»ً، قال: فعاد عمر فقال: يا رسول الله قد خان الله ورسوله والمؤمنين، دعني فلأضرب عنقه، قال: «أوَليس من أهل بدر وما يدريك لعل الله اطلع عليهم فقال اعملوا ما شئتم فقد أوجبت لكم الجنة»، فاغرورقت عيناه، فقال: الله ورسوله أعلم (٢).اهـ.

والتأويل إنما يكون لخفاء الدليل أو خفاء دلالته، ولذلك قال العلماء: إن المتأولين من أهل القبلة الذين ضلوا وأخطأوا في فهم ما جاء

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري (۱۹۳۸).

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاري (٦٩٣٩).

في الكتاب والسنة، مع إيمانهم بالرسول واعتقادهم صدقه في كل ما قال، وأن ما قاله كان حقاً والتزموا ذلك، لكنهم أخطأوا في بعض المسائل الخبرية أو العملية، فهؤلاء قد دل الكتاب والسنة على عدم خروجهم من الدين، وعدم الحكم لهم بأحكام الكافرين، وأجمع الصحابة والتابعون ومن بعدهم من أئمة السلف على ذلك(۱). وأما ما يخفى من أحكام الشريعة من جهة الدلالة، أو لتقابل الأدلة وتجاذبها، فلا يقال لمن خالف فيه آمن وكفر، ولكن يقال: أصاب وأخطأ(۱).

قال قوام السنة إسماعيل الأصفهاني: المتأول إذا أخطأ وكان من أهل عقد الإيمان، نظر في تأويله، فإن كان قد تعلق بأمر يفضي به إلى خلاف بعض كتاب الله أو سنة يقطع بها العذر، أو إجماع فإنه يكفر ولا يعذر؛ لأن الشبهة التي يتعلق بها من هذا ضعيفة لا يقوى قوة يعذر بها؛ لأن ما شهد له أصل من هذه الأصول، فإنه في غاية الوضوح والبيان، فلما كان صاحب هذه المقالة لا يصعب عليه درك الحق، ولا يغمض عنده بعض موضع الحجة لم يعذر في الذهاب عن الحق، بل عمل خلافه في ذلك على أنه عناد وإصرار، ومن تعمد خلاف أصل من هذه الأصول، وكان جاهلاً لم يقصد إليه من طريق العناد فإنه لا يكفر؛ لأنه لم يقصد اختيار الكفر، ولا رضي به، وقد بلغ جهده، فلم يقع له غير ذلك، وقد اختيار الكفر، ولا رضي به، وقد بلغ جهده، فلم يقع له غير ذلك، وقد أعلم الله سبحانه أنه لا يؤاخذ إلا بعد البيان، ولا يعاقب إلا بعد الإنذار فقال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اللهُ إَيْضِلٌ قَوْمًا بَعَدَ إذْ هَدَنْهُمْ حَقَّ يُبَيِّنَ لَهُم مًا يَتَعُونَ في الكفر إلا بعد البيان. ودخل في عقد الإسلام، فإنه لا يخرج إلى الكفر إلا بعد البيان. هو خال في عقد الإسلام، فإنه لا يخرج إلى الكفر إلا بعد البيان. هو خال في عقد الإسلام، فإنه لا يخرج إلى الكفر إلا بعد البيان. هو خال في عقد الإسلام، فإنه لا يخرج إلى الكفر إلا بعد البيان. اهو أله أله الها الله المناه اله المناه الله المناه اله المناه الله المناه اله المناه الله المناه الها المناه اله المناه المناه اله المن

وقال ابن حزم: وأما من كان من غير أهل الإسلام من نصراني أو

<sup>(</sup>١) الإرشاد في معرفة الأحكام، للعلامة عبدالرحمٰن السعدي (ص/٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) فتاوى اللجنة الدائمة للبحوث العلمية والإفتاء (٩٩/٢).

<sup>(</sup>٣) التوبة: ١١٥.

<sup>(</sup>٤) الحجة في بيان المحجة (٢/٥١١، ٥١١).

يهودي أو مجوسي، أو سائر الملل، أو الباطنية القائلين بإلهية إنسان من الناس، أو بنبوة أحد من الناس، بعد رسول الله على فلا يعذرون بتأويل أصلاً، بل هم كفار مشركون على كل حال.اهـ(١).

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٢): وأما التكفير: فالصواب أنه من اجتهد من أمة محمد على وقصد الحق فأخطأ، لم يكفر بل يغفر له خطأه، ومن تبين له ما جاء به الرسول في فشاق الرسول من بعد ما تبين له الهدى واتبع غير سبيل المؤمنين فهو كافر، ومن اتبع هواه وقص في طلب الحق وتكلم بلا علم فهو عاص مذنب، ثم قد يكون فاسقا وقد تكون له حسنات ترجع على سيئاته، فالتكفير يختلف بحسب اختلاف حال الشخص فليس كل مخطىء ولا مبتدع ولا جاهل ولا ضال يكون كافراً، بل ولا فاسقاً بل ولا عاصياً.اه.

المانع الخامس: العجز: كمن عجز عن النطق بالشهادة ونحوها لخرسه فيكفيه فعل ما استطاع من الإيمان (٣)، وكذا من حرَّف اللفظ بالقرآن لعجمة ولُكنة نحوها.

وتقدم الكلام في القدرة والاستطاعة وأنها شرط في التكفير، فالعجز مانع منه. قال شيخ الإسلام ابن تيمية (أن : إن الله تعالى قد أخبر في غير موضع أنه لا يكلف نفساً إلا وسعها كقوله: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْسًا إِلّا وُسَعَها ﴾ (٥) ، وقوله تعالى : ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَكِمُواْ الصَّلِحَتِ لَا نُكِلِفُ نَفْسًا إِلّا وُسْعَها ﴾ (٥) ، وقوله : ﴿لَا تُكَلِّفُ نَفْسُ إِلّا وُسْعَها ﴾ (٧) ، وقوله : ﴿لَا تُكلِّفُ نَفْسُ إِلّا وُسْعَها ﴾ (٧) ، وقوله : ﴿لَا يُكلِّفُ

<sup>(</sup>۱) الدرة فيما يجب اعتقاده، لابن حزم (ص/٤٤١) ط: مكتبة التراث.

<sup>(</sup>۲) الفتاوی (۱۲/۱۲).

<sup>(</sup>٣) وأما إذا لم يتكلم بها مع القدرة فهو كافر باتفاق المسلمين باطناً وظاهراً عند سلف الأمة وأئمتها وجماهير العلماء.

<sup>(</sup>٤) الفتاوى (٢١٧/١٩ ـ ٢١٧)، وأصله في المجلد الخامس من «منهاج السنة النبوية».

<sup>(</sup>٥) البقرة: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٦) الأعراف: ٤٢.

<sup>(</sup>٧) البقرة: ٢٣٣.

الله نَفْسًا إِلّا مَا ءَاتنها ﴿ (١) ، وأمر بتقواه بقدر الاستطاعة فقال: ﴿ فَالنَّهُ مَا اللَّهُ مَا السَّطَعُمُ ﴿ (٢) ، وقد دعاه المؤمنون بقولهم: ﴿ رَبَّنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا وَلا تَحْمِلُ عَلَيْنَا وَلا يَحْمِلُ عَلَيْنَا وَلا يَحْمِلُ عَلَيْنَا مَا لا طَاقَةَ لَنَا بِهِ ﴿ (٣) ، فقال: ﴿ قد فعلت ﴿ فعلت ﴿ فَاللَّهُ عَلَى أَنه لا يكلف نفساً ما تعجز عنه خلافاً للجهمية المجبرة، ودلت على أنه لا يؤاخذ المخطىء والناسي خلافاً للقدرية والمعتزلة.

إلى أن قال: وكذلك الكفار، من بلغه دعوة النبي على في دار الكفر وعلم أنه رسول الله على فآمن به وآمن بما أنزل عليه، واتقى الله ما استطاع ـ كما فعل النجاشي وغيره ـ ولم تمكنه الهجرة إلى دار الإسلام ولا التزام جميع شرائع الإسلام، لكونه ممنوعاً من الهجرة وممنوعاً من إظهار دينه، وليس عنده من يعلمه جميع شرائع الإسلام، فهذا مؤمن مِن أهل الجنة، كما كان مؤمن آل فرعون مع قوم فرعون، وكما كانت امرأة فرعون، بل وكما كان يوسف الصديق عليه السلام مع أهل مصر، فإنهم كانوا كفاراً ولم يمكنه أن يفعل معهم كل ما يعرفه من دين الإسلام، فإنه دعاهم إلى التوحيد والإيمان فلم يجيبوه، قال تعالى عن مؤمن آل فرعون: ﴿ وَلَقَدُ جَاءَكُمْ بُوسُكُ مِن قَبْلُ بِالْبَيّنَتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شُكِّ مِّمًا جَاءَكُم بِهِ حَقَّ لِهُ الله عَلَى عَلْ مَا يَعْدِوء رَسُولاً ﴾ (٥) .

وكذلك النجاشي، هو وإن كان ملك النصارى، فلم يطعه قومه في الدخول في الإسلام؛ بل إنما دخل معه نفر منهم، ولهذا لما مات لم يكن هناك أحد يصلي عليه فصلى عليه النبي عليه بالمدينة خرج بالمسلمين إلى المصلى فصفهم صفوفاً وصلى عليه وأخبرهم بموته يوم مات، وقال: "إن

<sup>(</sup>١) الطلاق: ٧.

<sup>(</sup>٢) التغاين: ١٦.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم وتقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٥) غافر: ٣٤.

أخاً لكم صالحاً من أهل الحبشة مات»(١)، وكثير من شرائع الإسلام أو أكثرها لم يكن دخل فيها؛ لعجزه عن ذلك، فلم يهاجر ولم يجاهد ولا حج البيت، بل قد روي أنه لم يصل الصلوات الخمس ولا يصوم شهر رمضان ولا يؤدي الزكاة الشرعية، لأن ذلك كان يظهر عند قومه فينكرونه عليه، وهو لا يمكنه مخالفتهم، ونحن نعلم قطعاً أنه لم يكن يمكنه أن يحكم بينهم بحكم القرآن، والله قد فرض على نبيه بالمدينة أنه إذا جاءه أهل الكتاب لم يحكم بينهم إلا بما أنزل الله إليه وحذره أن يفتنوه عن بعض ما أنزل الله إليه.اهـ.



## 🗘 القاعدة الأولى: التكفير حق لله ورسوله على:

اعلم رحمك الله أن التكفير حكم شرعي في الأحكام، وحكم جزائي في الأعيان، لا يطلق إلا بشرع الله جل جلاله، ولا يرمى به إلا من انطبق عليه حكم الله جل جلاله، قال تعالى: ﴿ وَلا تَقُولُوا لِمَا تَصِفُ أَلْسِنَكُمُ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ هَذَا حَلالٌ وَهَذَا حَرَامٌ لِنَفَرُوا عَلَى اللهِ الْكَذِبَ إِنّ الّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ لاَ يُقْلِحُونَ ﴿ اللهُ وَلا شيخ الإسلام ابن تيمية: إنما يلزم الناس ما ألزمهم الله ورسولُه على ، ويعاقب من عصى الله ورسوله على فإن الإيجاب والتحفير والتفسيق هو إلى الله ورسوله على اليس لأحد في هذا حكم، وإنما على الناس إيجاب ما أوجبه الله ورسوله على وتحريم ما حرمه الله ورسوله على وتصديق ما أخبر الله به ورسوله على الناس الله الله الله الله ورسوله على الناس الله الله الله الله ورسوله على الناس الله الله ورسوله الله ورسوله الله الله ورسوله الله ورسوله الله الله ورسوله الله الله ورسوله الله الله الله ورسوله الله ورسوله الله الله الله ورسوله الله الله الله الله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله الله الله ورسوله الله الله الله ورسوله الله الله الله الله ورسوله الله الله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله الله الله الله ورسوله الله ورسوله الله الله ورسوله الله الله ورسوله الله الله ورسوله ورسوله ورسوله الله ورسوله الله ورسوله ورسو

وقال في «الرد على الرافضي»: الكفر والفسق أحكام شرعية، ليس ذلك من الأحكام التي يستقل بها العقل، فالكافر من جعله الله ورسوله عليه كافراً، والفاسق من جعله الله ورسوله فاسقاً، كما أن المؤمن والمسلم من

<sup>(</sup>١) النحل: ١١٦.

<sup>(</sup>٢) الفتاوي (٥/٤٥٥).

جعله الله ورسوله على مؤمناً ومسلماً، والعدل من جعله الله ورسوله عدلاً، والمعصوم الدم من جعله الله ورسوله معصوم الدم، والسعيد في الآخرة من أخبر الله ورسوله عنه أنه سعيد في الآخرة، والشقي فيها من أخبر الله ورسوله عنه أنه شقي فيها... والمستحق للموالاة والمعاداة من جعله الله ورسوله على مستحقاً للموالاة والمعاداة، والحلال ما أحله الله ورسوله على والحرام ما حرمه الله ورسوله على والدين ما شرعه الله ورسوله على فهذه المسائل كلها ثابتة بالشرع.اهـ(١).

وقال في «الرد على البكري»: أهل العلم والسنة لا يكفرون من خالفهم، وإن كان ذلك المخالف يكفّرهم، لأن الكفر حكم شرعي، فليس للإنسان أن يعاقب بمثله، كمن كذب عليك وزنى بأهلك، ليس لك أن تكذب عليه وتزني بأهله؛ لأن الكذب والزنى حرام لحق الله تعالى، وكذلك التكفير حق لله، فلا يكفّر إلا من كفّره الله ورسوله على اله. اله.

## القاعدة الثانية: لا يجوز تكفير المسلم بالظن في وقوعه في مكفر، بل لا بد من علم ويقين بتحقق السبب:

عن عُبادة بن الصامتِ قال: «دعانا النبيّ عَلَيْ فبايعناه، فقال فيما أَخَذَ علينا أن بايَعنا على السمع والطاعة في منشَطِنا ومَكْرَهنا وعُسرِنا ويُسرنا وأُثْرة علينا وأن لا نُنازعَ الأمرَ أهله، إلّا أن تَرَوا كفراً بَواحاً عندَكم من اللهِ فيه بُرهان». متفق عليه (٣).

وتقدم تقرير الشيخ محمد بن عبدالوهاب رَخِلَللهُ: من أظهر الإسلام وظننا أنه أتى بناقض، لا نكفره بالظن، لأن اليقين لا يرفعه الظن وكذلك لا نكفر من لا نعرف منه الكفر، بسبب ناقض ذكر عنه، ونحن لم نتحققه.اهـ(٤).

<sup>(</sup>١) منهاج السنة (٩٢/٥).

<sup>(</sup>٢) تلخيص كتاب الاستغاثة والرد على البكري (٢/٤٩٢).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٧٠٥٦، ٧١٩٩)، ومسلم (١٧٠٩).

<sup>(</sup>٤) الدرر (۱۱۲/۱۰)، وانظر (۱۰/۸۷).

وتقدم قول شيخ الإسلام ابن تيمية: ليس لأحد أن يكفر أحداً من المسلمين وإن أخطأ وغلط حتى تقام عليه الحجة وتبين له المحجة ومن ثبت إيمانه بيقين لم يزل ذلك عنه بالشك بل لا يزول إلا بعد إقامة الحجة وإزالة الشبهة.اهـ(١).

وقد عمل النبي على بالظن في تقرير إسلام المرء وأهدر الظن في كفره، فعن عمران بن حصين قال: قال رسول الله على: «اغزوا بني فلان مع فلان»، فانطلق رجل من لحمتي معهم، فلما رجع إلى النبي على قال: يا نبي الله استغفر لي غفر الله لك. قال: «وهل أحدثت؟» قال: لما هزم القوم أدركت رجلين بين القوم والنساء فقالا: إنا مسلمان أو قالا: أسلمنا فقتلتهما فقال رسول الله على: «عما أقاتل الناس إلا على الإسلام!؟ والله لا أستغفر لك»، أو كما قال: فمات بعد فدفنته عشيرته، فأصبح قد نبذته الأرض، ثم دفنوه وحرسوه ثانية فنبذته الأرض، ثم قالوا: لعل أحداً جاء وأنتم نيام فأخرجه فدفنوه ثالثة، ثم حرسوه فنبذته الأرض ثالثة، فلما رأوا ذلك ألقوه»، وفي رواية: فأتينا النبي على أخبرناه فقال: «إن الأرض تقبل من الجبل، فانضدوا عليه من الحجارة»، ففعلنا(٢).

وعن أسامة بن زيد، قال: بعثنا رسولُ الله على سريةً إلى الحُرقَاتِ، فَنُذِرُوا بنا، فهَربوا، فأدركْنا رجلاً، فلما غَشِيناه، قال: لا إله إلا الله، فضربْناه، حتى قتلناه، فذكرتُه للنبي \_ على \_ ، فقال: «مَنْ لكَ بلا إله إلا الله يومَ القيامة؟»، فقلت: يا رسول الله، إنما قالها مخافَة السلاح، قال: «أفلا شَققْتَ عن قلبه حتى تعلمَ مِن أجلِ ذلك قالها أم لا؟ مَنْ لكَ بلا إله إلا الله يومَ القيامة؟» فما زالَ يقولُها حتى ودِدْت أنى لم أُسلم إلا يومئذ (٣).

<sup>(</sup>۱) الفتاوي (۱۲/۱۲).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أحمد (۱۹۹۳۷)، وابن ماجه (۳۹۳۰)، والطحاوي في «شرح المشكل» (۳۲۳۵، ۳۲۳۵)، والطبراني(ج ۱۸/ -۲۰۵، ۲۰۹).

<sup>(</sup>۳) أخرجه أحمد (۲۱۷٤٥)، والبخاري (۲۲۹۹)، ومسلم (۹۱)، وأبو داود (۲۲۶۳)، والنسائي (۸۰٤۱)، وفي «الكبري» (۸۵٤٠).

وعن عتبان بن مالك في قصة صلاة النبي ﷺ له في بيته قال: فثاب رجال من أهل الدار حولنا حتى اجتمع في البيت رجال ذوو عدد فقال قائل منهم: أين مالك بن الدخشن؟ فقال بعضهم: ذلك منافق لا يحب الله ورسوله، فقال رسول الله على «لا تقل له ذلك ألا تراه قد قال لا إله إلا الله يريد بذلك وجه الله»؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، فإنما نرى وجهه ونصيحته للمنافقين! فقال رسول الله ﷺ: «فإن الله قد حرم على النار من قال لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله»(١١)، وفي رواية: «فذكروا مالك بن الدخشم، فقال بعضهم: يا رسول الله ذاك كهف المنافقين، ومأواهم، وأكثروا فيه، حتى أرخص لهم في قتله، ثم قال رسول الله عِلَيْ : «هل يصلى؟ » قالوا: نعم يا رسول الله صلاة لا خير فيها، فقال رسول الله عَلَيْةِ: «نهيت عن المصلين، نهيت عن المصلين، نهيت عن المصلين»(٢)، وفي رواية: وجعل أصحابه يتحدثون، قال: فذكروا ما يلقون من المنافقين من الأذى، فحملوا عظم ذلك على مالك بن الدخشم، فكان يعجبهم أن يحملوا النبي ﷺ فيدعو عليه فيهلك، فقالوا: يا نبي الله، إن من أمره كذا وكذا، قال: فقال نبى الله عليه الله عليه: «أليس يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله» قالوا: إنما يقول ذلك بلسانه، وليس له حقيقة في قلبه، قال: فقال نبى الله على الله على الله الله الله وأني رسول الله فيدخله الله النار، أو قال: فتطعمه النار أبداً»<sup>(٣)</sup>.

فلم يأخذ النبيُّ الرجلَ بما ظهر لهم من علاماتٍ ظنية؛ بل أخذ بما هو أقوى من ذلك، وهو الأصل في المسلم، وهو الإسلام حتى يظهر الكفر الذي لا شك فيه، مما عده الله كفراً، بل زجرهم عن التجرِّي على التكفير، وعذرهم بما بدر منهم لأن الرجل عرَّض نفسه لذلك باتخاذه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۵، ۱۱۸۲، ۵۲۰۱)، ومسلم (۲۵۸/۳۳).

<sup>(</sup>۲) أخرجه النسائي في «السنن الكبرى» (۱۰۹٤۲، ۱۰۹٤۳)، وابن نصر في «تعظيم الصلاة» (۹۲۱)، والطبراني في «الكبير» (ج ۱۸/ح ٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو يعلى في «مسنده» (١٥٠٧).

المنافقين جلساء وأخداناً. وقد أورده البخاري في باب ما جاء في المتأولين من كتاب الديات، وقال ابن حجر في «شرحه»: ومناسبته من جهة أنه على لم يؤاخذ القائلين في حق مالك بن الدخشم بما قالوا بل بين لهم أن إجراء أحكام الإسلام على الظاهر دون ما في الباطن.اهـ(١).

قال ابن رجب الحنبلي: وفي قول النبي على: «لا تقل ذلك» نهى أن يرمى أحد بالنفاق لقرائن تظهر عليه، وقد كان النبي على يجري على المنافقين أحكام المسلمين في الظاهر، مع علمه بنفاق بعضهم، فكيف بمسلم يرمى بذلك بمجرد قرينة ؟

وفيه: أن من رمى أحداً بنفاق، وذكر سوء عمله، فإنه ينبغي أن ترد غيبته، ويذكر صالح عمله؛ ولهذا ذكر النبي عليه أنه من شهد أن لا إله إلا الله وأن محمد عبده ورسوله، لا يلتفت إلى قول من قال: إنما يقولها تقية ونفاقاً.اهـ(٢).

قال العلامة محمد العثيمين (٣): نهاهم الرسول على أن يقولوا هذا، لأنهم لا يدرون عما في قلبه، لأنه يشهد أن لا إله إلا الله. والرسول على قال هذا، ولم يبرئ الرجل، إنما أتى بعبارة عامة بأن الله حرم على النار من قال: لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله، ونهى أن نطلق ألسنتنا في عباد الله الذين ظاهرهم الصلاح، ونقول: هذا مراء، هذا فاسق، وما أشبه ذلك، لأننا لو أخذنا بما نظن فسدت الدنيا والآخرة؛ فكثير من الناس نظن بهم سوءًا ولكن لا يجوز أن نقول ذلك وظاهرهم الصلاح، ولهذا قال العلماء: يحرم ظن السوء بمسلم ظاهره العدالة.اه.

وهذ لا يدل على أن مجالسة المنافقين، أمر جائز، بل هي عظيمة لكنها لا تخرج العبد من الإيمان بالكلية بمجردها.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري (۱۲/۳۰۵).

<sup>(</sup>۲) فتح الباري لابن رجب (۳۹۳/۲).

<sup>(</sup>٣) القول المفيد على كتاب التوحيد (٧٧/١).

وهذا الرجل ـ مالك بن الدخشن أو الدخيشم أو الدخشم وهو الأصح ـ ظهر إيمانه حقيقةً وصدقاً بشهوده بدراً، وقد جاء في الحديث: «إن الله تعالى قال لأهل بدر: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم»(۱)، وإنما لم يذكر النبي على فيه فضيلة بدر لاحتمال كون القصة هذه كانت قبل وقعة بدر، أو ذكرها ولم ترو في هذا الحديث، كما يرجحه الحافظان ابن عبدالبر وابن حجر، وهو الأظهر، كما سيأتي.

وقد ظهر صدق إيمانه أيضاً في قضية مسجد الضرار، وطاعته لرسول الله على في تحريق مسجد الضرار بيده، ولعل النبي في أراد أن يظهر الأصحابه إيمان هذا الرجل وبراءته من النفاق.

قال ابن حجر في "فتح الباري" (٢): وقال ابن عبدالبر: لم يختلف في شهود مالك بدراً، وهو الذي أسر سهيل بن عمرو، ثم ساق بإسناد حسن عن أبي هريرة أن النبي على قال لمن تكلم فيه: "أليس قد شهد بدراً» (٣)، قلت: وفي "المغازي» لابن إسحاق: أن النبي على بعث مالكاً هذا ومعن بن عدي فحرقا مسجد الضرار، فدل على أنه بريء مما اتهم به من النفاق أو كان قد أقلع عن ذلك أو النفاق الذي اتهم به ليس نفاق الكفر إنما أنكر الصحابة عليه تودده للمنافقين ولعل له عذراً في ذلك كما وقع لحاطب.اهـ

قال أبو الوليد الباجي في «المنتقى»: شهد بدراً ويختلف في شهوده العقبة، كان يتهم بالنفاق ولم يصح عنه، وقد ظهر من حسن إسلامه ما ينفى ذلك عنه.اهـ.

وقال الحافظ ابن رجب الحنبلي: وإنما لم يأمر النبي على بهجر مالك بن الدخشن ؛ لأنه لم يعرف عنده بما يخشى عليه من النفاق، ولم يثبت ذلك ببينة، وإنما رمي بذلك، بخلاف الثلاثة الذين خلفوا ؛ فإنهم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٩٨٣)، ومسلم (٢٤٩٤).

<sup>(</sup>۲) «فتح الباري» (۱/۱۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن عبدالبر في «التمهيد» (١٦٠/١٠) ط: قرطبة.

اعترفوا بما يخشى عليهم منه النفاق؛ ولهذا عذر المعتذرين ووكلهم إلى الله، وكان كثير منهم كاذباً. وقد شهد مالك بن الدخشم مع النبي بيراً وأحداً والمشاهد كلها، واختلفوا هل شهد مع الأنصار بيعة العقبة، أم لا؟ وقد روي أن النبي بي بعثه مع عاصم بن عدى لتحريق مسجد الضرار وهدمه. وقد روى أسد بن موسى: ثنا حماد بن سلمة، عن عاصم بن بهدلة، عن أبي صالح، عن أبي هريرة، أن رجلاً من الأنصار أرسل إلى رسول الله بي في داره، فأتاه النبي بي واجتمع قومه، وتغيب رجل منهم، فقال النبي بي الي فغمزه رجل منهم، فقال: إنه وإنه! فقل رسول الله يك الله قد شهد بدراً»؟ قالوا: بلى. قال: «فلعل الله قد الطلع إلى أهل بدر، فقال: اعملوا ما شئتم فقد غفرت لكم»(١) اهد. (٢).

## 🗘 القاعدة الثالثة: في طريقة السلف في التكفير:

قال الشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمٰن بن حسن كَظْلَالُهُ (٣) في بيان طريقة السلف وطريقة جده الإمام محمد بن عبدالوهاب:

لا يكفر إلا بما أجمع المسلمون على تكفير فاعله، من الشرك الأكبر والكفر بآيات الله ورسله أو بشيء منها بعد قيام الحجة وبلوغها المعتبر

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن عبدالبر في «التمهيد» (۱۰/۱۰۰ ـ ط: قرطبة) من طريق أسد بن موسى به، وتقدم قول ابن حجر: إنه إسناد حسن.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري لابن رجب (۲/۳۹۳).

<sup>(</sup>٣) هو الشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمٰن بن حسن بن الشيخ محمد بن عبدالوهاب. ولد في الدرعية سنة خمس وعشرين ومائتين وألف من الهجرة، أخذ عن أبيه وجده لأمه الشيخ عبدالله بن الشيخ محمد بن عبدالوهاب وغيرهم. ونقل إلى مصر مع أبيه وأهله، فمكث فيها إحدى وثلاثين سنة قضاها في طلب العلم حتى صار إماماً من أئمته، وفي عام أربع وستين ومائتين وألف من الهجرة قدم الشيخ إلى الرياض، فبدأ بنشر الدعوة السلفية.

وتوفى كَغْلَلْلُهُ في مدينة الرياض سنة ثلاث وتسعين ومائتين وألف.

انظر: علماء نجد (۱۱/۱ - ۷۱)، ومعجم المؤلفين (۱۰/۱ - ۱۱)، والدرر السنية (۲/۱۲ - ۷۵) ط أولى.

كتكفير من عبد الصالحين ودعاهم مع الله، وجعلهم أنداداً له فيما يستحقه على خلقه، من العبادات والإلهية، وهذا: مجمع عليه أهل العلم والإيمان.اهـ(١).

وقال الشيخ عبدالرحمٰن بن حسن، رحمه الله تعالى (٢) \_ وقد سئل عن مذهب الخوارج، فأجاب (٣) \_: أما مذهب الخوارج، فإنهم يكفرون أهل الإيمان بارتكاب الذنوب، ما كان منها دون الكفر والشرك، وإنهم قد خرجوا في خلافة علي الله وكفروا الصحابة بما جرى بينهم من القتال، واستدلوا على ذلك بآيات وأحاديث، لكنهم اخطأوا في الاستدلال.

فما دون الكفر والشرك من المعاصي، فلا يكفر فاعله، لكنه ينهى عنه إذا أصر على كبيرة ولم يتب منها، فيجب نهيه والقيام عليه (ألا يكفّر إلا منكر يجب إنكاره، مِن تركِّ واجب أو ارتكاب محرم، لكن لا يكفّر إلا من فعل مكفراً، دل الكتاب والسنة على أنه كفر، وكذلك ما اتفق العلماء على أن فعله، أو اعتقاده كفر، كما إذا جحد وجوب ما هو معروف من الدين بالضرورة، أو استحل ما هو معروف بالضرورة أنه محرم، فهذا مما أجمع العلماء على أنه كفر إذا جحد الوجوب، لا إذا ترك الصلاة تهاوناً وكسلاً، فالمشهور في مذهب أحمد أنه يستتاب، فإن تاب وإلا قتل كافراً،

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (١/٤٦٧).

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ الإمام عبدالرحمٰن بن حسن بن شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب، ولد في الدرعية سنة ثلاث وتسعين ومائة وألف للهجرة. وقرأ على جده كتاب التوحيد وغيره، ولازم دروسه، وأخذ عن الشيخ حمد بن ناصر بن معمر وعلى عمه الشيخ عبدالله والشيخ حسين بن غنام وغيرهم. نقله إبراهيم باشا إلى مصر فمكث فيها ثمان سنين، ثم عاد إلى نجد، وتولى قضاء الرياض وصار مفتي نجد وشيخ الإسلام فيها.

توفي كَثْمَلَّهُ سنة خمس وثمانين ومائتين وألف، ودفن في مقبرة العود في الرياض. انظر: علماء نجد (٥٦/١)، والأعلام (٣٠٤/٣)، ومعجم المؤلفين (٥٥/١٣)، والدرر السنية (١٣٥/١)، الطبعة الأولى.

<sup>(</sup>٣) الدرر السنبة (١٠/٣٤٨).

<sup>(</sup>٤) أي الاحتساب عليه بالإنكار.

وأما الثلاثة (١) فلا يكفرونه بالترك، بل يعدونه من الكبائر، وكذلك إذا فعل كبيرة كما تقدم، فلا يكفر عند أهل السنة والجماعة إلا إذا استحلها.اه...

وقال الشيخ عبدالله بن الشيخ محمد بن عبدالوهاب كَغْلَلْلهُ (٢) في عدم تكفير الفرق الإسلامية من أهل القبلة (٣):

اعلم ألهمك الله للصواب، وأزال عن قلبك ظلم الشك والارتياب أن الذي عليه المحققون من العلماء، أن أهل البدع كالخوارج والمرجئة والقدرية والرافضة ونحوهم، لا يكفرون، وذلك لأن الكفر لا يكون، إلا بإنكار ما علم من الدين بالضرورة.

وأما الجهمية (٤): فالمشهور من مذهب أحمد وعامة أئمة أهل السنة تكفيرهم، فإن قولهم صريح في مناقضة ما جاءت به الرسل، من الكتاب والسنة، وحقيقة قولهم: جحود الصانع، وجحود ما أخبر به عن نفسه، وعلى لسان رسوله على بل وجميع الرسل. ولهذا قال عبدالله بن المبارك:

<sup>(</sup>١) أي الأئمة الثلاثة.

<sup>(</sup>٢) هو الشيخ عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب بن سليمان بن علي الوهبي التميمي، ولد في بلدة الدرعية من نجد، سنة خمس وستين ومائة وألف من الهجرة، وتفقه على أبيه وغيره. وبعد وفاة أبيه، تصدى لنشر الدعوة السلفية والرد على المخالفين بالحجة والبرهان. قال الشيخ عبدالرحمٰن بن قاسم: أدرك في الأصول والفنون أعلاها، وتفنن في علوم الإسلام حتى بلغ علاها، كان عارفاً بالتفسير لا يجارى، وبأصول الدين، وإليه فيها المنتهى، وبالحديث ومعانيه وفقهه، ودقائق الاستنباط منه، لا يلحق في ذلك، وبالفقه وأصوله، وبالعربية. وكان كَثْلَتْهُ ذا عبادة وتهجد، وطول قيام، ولهج بالذكر، وشغف بالمحبة والإنابة، والافتقار إلى الله، والانكسار والانطراح بين يديه على عتبة عبوديته، لم ير في معناه مثله. اعتقل كَثْلَتْهُ عند دخول إبراهيم باشا للدرعية، وأرسل إلى مصر سنة ثلاث وثلاثين ومائتين وألف من الهجرة، واستقر بالقاهرة إلى أن توفي بها سنة اثنتين وأربعين ومائتين وألف. انظر: علماء نجد للبسام (١٨/١٤)، والأحرر السنية (١٣/١٤)، والدرر السنية (٣/١٢٤)

\_ ٤٥) الطبعة الأولى. (٣) الدرر السنية (٢/١٠)، ومجموعة الرسائل والمسائل (١٩٥/١ \_ ١٩٨).

<sup>(</sup>٤) يعني الجهمية الغلاة أتباع الجهم بن صفوان الذين ينفون الأسماء والصفات الإلهية.

إنا لنحكي كلام اليهود والنصارى، ولا نستطيع أن نحكي كلام الجهمية. وبهذا كفروا من يقول: إن القرآن مخلوق، وإن الله لا يرى في الآخرة، وأن الله ليس على العرش، وأنه ليس له علم، ولا قدرة، ولا رحمة، ولا غضب، ولا غير ذلك من صفاته. وهم عند كثير من السلف، مثل ابن المبارك، ويوسف بن أسباط، وطائفة من أصحاب أحمد، ليسوا من الثلاث والسبعين فرقة، التي افترقت عليها هذه الأمة.

وأصول هذه الفرق هم: الخوارج والشيعة والمرجئة والقدرية، ولا تختلف نصوص أحمد أنه لا يكفر المرجئة، فإن بدعتهم من جنس اختلاف الفقهاء في الفروع، وكذلك الذين يفضلون علياً على أبي بكر، وذلك قول طائفة من الفقهاء، ولكن يبدعونهم، وفي الأدلة الشرعية، ما يوجب أن الله لا يعذب من هذه الأمة مخطئاً على خطئه. وقد ثبت في الصحيح من حديث أبى هريرة، أن رسول الله على قال: «قال رجل ـ لم يعمل حسنة قط الأهله \_: إذا مات فحرقوه، ثم ذُرُّوا نصفَه في البر، ونصفَه في البحر، فوالله لئن قدر الله عليه ليعذبنَّه عذاباً لا يعذبه أحداً من العالمين، فلما مات فعلوا به كما أمرهم، فأمر الله البَرَّ فجمع ما فيه، وأمر البحرَ فجمع ما فيه، ثم قال له: لم فعلت هذا؟ قال: من خشيتِكَ يا ربَّ! فغفر له $^{(1)}$ . وهذا الحديث ثابت عن النبي على من طرق متعددة من رواية جماعة من الصحابة، منهم أبو سعيد الخدري، وحذيفة، وعقبة بن عامر، فهذا الرجل قد وقع له الشك والجهل، في قدرة الله تعالى، على إعادة مَن فُعِلَ به ما أمر أهله أن يفعلوه! فهذا الرجل لما كان مؤمناً بالله في الجملة، ومؤمناً باليوم الآخر في الجملة، وهو: أن الله يثيب، ويعاقب بعد الموت، فهذا عمل صالح، فغفر الله له بما كان معه، من الإيمان بالله واليوم الآخر، وإنما أخطأ من شدة خوفه؛ وقد وقع الخطأ الكثير في الخلق في هذه الأمة، واتفقوا على عدم تكفير من أخطأ، مثل ما أنكر بعض الصحابة أن يكون الميت يسمع نداء الحي، وأنكر بعضهم أن يكون المعراج يقظةً.

<sup>(</sup>۱) البخاري (۷۵۰٦)، ومسلم (۲۷۵٦).

وكان شريح القاضي (۱) ينكر قراءة من قرأ (بلْ عَجِبْتُ) بالرفع (۲)، ويقول: إن الله لا يعجب! فبلغ ذلك إبراهيم النخعي (۳)، فقال: إنما شريح شاعر، يعجبه علمه، كان عبدالله (على أفقه منه، وكان يقرأ (بل عجبتُ). فهذا أنكر قراءة ثابتة، وأنكر صفة لله، دل عليها الكتاب والسنة، واتفقت الأمة على أن شريحاً إمام من الأئمة.

وكذلك بعض العلماء أنكر حروفاً من القرآن، كما أنكر بعضهم ﴿أَفَلَمُ يَأْيُسِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاً﴾ وهذا عي: (ألم يتبين الذين آمنوا)، وهذا الخطأ معفو عنه بالإجماع.

وكذلك الخطأ في الفروع العلمية، فإن المخطئ فيها لا يكفر، ولا

<sup>(</sup>۱) هو الفقيه أبو أمية، شريح بن الحارث بن قَيْس بن الجَهْم الكِنْدِي الكوفي القاضي. يقال: له صحبة ولم يصح، بل هو ممن أسلم في حياة النبي - على الصحابة، وتولى القضاء لعمر ومن بعده، وقيل: أقام على قضاء الكوفة ستين سنة. انظر: طبقات ابن سعد (١٣١/٦)، ووفيات الأعيان (٢/٢١)، والسير (١٠٠/٤) انظر: طبقات ابن سعد (١٨٩/١)، والبداية والنهاية (٢٤/٩)، وتهذيب الكمال (٢٠)، وأخبار القضاة (٢/١٨)، والبداية والنهاية (٢٤/٩)، وتهذيب الكمال (٢٤/٥).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجها وتوجيهها ص٠٥٠.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود، النَّخَعِي اليماني ثم الكوفي كان النخعي مفتي أهل الكوفة هو والشعبي في زمانهما، وكان رجلا صالحا فقيها متوقيا، قليل التكلف توفي كَثَلَلْهُ في سنة ست وتسعين في خلافة الوليد بن عبدالملك بالكوفة. قال الشعبي لما أخبر بموته: أما إنه لم يخلف خلفه مثله.

انظر: طبقات ابن سعد (7.77 - 347)، والحلية (19.77 - 719)، وسير أعلام النبلاء (1.77 - 719)، ووفيات الأعيان (1.77 - 719)، وتهذيب الكمال (7.77 - 719)، والبداية والنهاية (1.78 - 119)، وتذكرة الحفاظ (1.78 - 119)، وشذرات الذهب (1.71).

<sup>(</sup>٤) صاحب رسول الله على عبدالله بن مسعود بن غَافِل، أبو عبدالرحمٰن الهُذَلِي، وقد سئل علي على عن ابن مسعود فقال: علم الكتاب والسنة ثم انتهى وكفى به. توفي على سنة اثنتين وثلاثين، وقيل غير ذلك.

انظر: الإصابة (۲۳۳/۶ ـ ۲۳۳)، والاستيعاب (۹۸۷/۳ ـ ۹۹۶)، والحلية (۱۲٤/۱ ـ ۱۲۶). والبداية والنهاية (۱۲۲/۷ ـ ۱۲۳).

<sup>(</sup>٥) الرعد: ٣١.

يفسق، بل ولا يأثم، وإن كان بعض المتكلمة، والمتفقهة يجعل المخطئ فيها آثماً، وبعض المتفقهة يعتقد أن كل مجتهد فيها مصيب، فهذان القولان شاذان.

والإجماع منعقد على أن من بلغته دعوة الرسول والله فلم يؤمن بها، فهو كافر، ولا يقبل منه الاعتذار بالاجتهاد، لظهور أدلة الرسالة، وأعلام النبوة؛ والنصوص إنما أوجبت رفع المؤاخذة، بالخطأ لهذه الأمة؛ وإذا كان كذلك، فأصول الإيمان تقتضي وجوب الإيمان بالواجبات الظاهرة المتواترة، وتحريم المحرمات الظاهرة المتواترة. والجاحد لها كافر بالاتفاق، مع أن المجتهد في بعضها إذا أخطأ ليس بكافر بالاتفاق، مع أن كثيراً من أهل البدع، يوجد فيهم النفاق الأكبر، والردة عن الإسلام؛ فما أكثر ما يوجد في الرافضة، والجهمية، ونحوهم، زنادقة منافقون، فأولئك في الدَّرْكِ الْأَسْفَل مِنَ النَّارِ.

وأصل ضلال هؤلاء، هو الإعراض عما جاء به الرسول على من الكتاب والحكمة، وابتغاء الهدى من غيرهما؛ فمن كان هذا أصله، فهو بعيد عن الخير، [مثل من يرى أن] الرسالة إنما هي للعامة دو الخاصة، كما يقوله قوم من المتفلسفة والمتصوفة(١).

وأكثر السلف يرون قتل الداعية إلى البدعة، لما يجري على يديه من الفساد في الدين، سواء قالوا إنه كافر، أو ليس بكافر، وذلك لأن الدعاء إلى المقالة التي تخالف الكتاب والسنة، أعظم من قولها، وإثابة قائلها وعقوبة تاركها، أعظم من مجرد الدعوة إليها.

<sup>(</sup>۱) كان في الأصل (بعيد عن الخير والرسالة إنما هي للعامة.. إلخ)، وفي العبارة خلل، وصوبته من كلام شيخ الإسلام ابن تيمية في «الكيلانية» كما في «مجموع الفتاوى» (٤٩٧/١٢) قال: وأصل ضلال هؤلاء، الإعراض عما جاء به الرسول هو من الكتاب والحكمة، وابتغاء الهدى في خلاف ذلك، فمن كان هذا أصله فهو بعد بلاغ الرسالة كافر لا ريب فيه، مثل من يرى أن الرسالة للعامة دون الخاصة كما يقوله قوم من المتفلسفة وغالية المتكلمة والمتصوفة أو يرى أنه رسول إلى بعض الناس دون بعض كما يقوله كثير من اليهود والنصارى. اه.

فتكفير المعين من هؤلاء الجهال وأمثالهم، بحيث يحكم عليه بأنه مع الكفار، لا يجوز الإقدام عليه، إلا بعد أن تقوم على أحدهم الحجة بالرسالة، التي يتبين بها لهم أنهم مخالفون للرسول والتكذيب بأن الله لا يرى في هذه لا ريب أنها كفر، فإن نفي الصفات كفر، والتكذيب بأن الله لا يرى في الآخرة كفر، وإنكار أن يكون الله على العرش كفر، وإنكار القدر كفر؟ وبعض هذه البدع أشد من بعض، والله أعلم.اهـ

# القاعدة الرابعة: في ضبط الأعمال المكفرة وتحرير كونها مخرجةً من الملة؟

وهذا مسلك خطير، على سالكه التوقي والحذر، وسؤال الله التوفيق والهداية، فما زاغت المرجئة والوعيدية إلا بالولوج فيه بلا علم ولا روية، واغترارهم بفهومة الردية، إعراضهم عن العلماء الراسخين.

قال الشيخان الإمامان العلامة شمس الدين ابن القيم كَظُلَلْهُ - في «كتاب الصلاة» (١) لما ذكر الخلاف في كفر تارك الصلاة - والعلامة عبداللطيف بن عبدالرحمٰن بن حسن آل الشيخ (٢): معرفة الصواب في هذه المسألة مبني على معرفة حقيقة الإيمان والكفر، ثم يصح النفي والإثبات بعد ذلك.

فالكفر والإيمان متقابلان، إذا زال أحدهما خلفه الآخر، ولما كان الإيمان أصلاً له شعب متعددة، وكل شعبة منها تسمى إيماناً، فالصلاة من الإيمان وكذلك الزكاة والحج والصيام والأعمال الباطنة، كالحياء والتوكل

<sup>(</sup>۱) انظر (ص/۸٤ وما بعدها) ط عالم الفوائد. ت: عدنان البخاري. والمطبوع ضمن «مجموعة الحديث» (ص/8.1 - 1.00)، ط: رشيد رضا.

<sup>(</sup>۲) في «مجموعة الرسائل والمسائل النجدية» ((7) ع (7) ط المنار، و«الدرر السنية» جمع ابن قاسم ((7) ع (7) ط الثالثة، وضمن رسائل الشيخ عبداللطيف المسماة «عيون الرسائل والأجوبة على المسائل» ((7) المسماة «عيون الرشائل والأجوبة على المسائل» ((7) المسمنة محمد بوا، ط الرشد. وفي عبارة الشيخ عبداللطيف بعض التصرف.

والخشية من الله والإنابة إليه حتى تنتهي هذه الشعب إلى إماطة الأذى عن الطريق، فإنه شعبة من شعب الإيمان.

وهذه الشعب منها ما يزول الإيمان بزوالها كشعبة الشهادة، ومنها ما لا يزول بزوالها، كترك إماطة الأذى عن الطريق، وبينهما شعب متفاوتة تفاوتاً عظيماً، منها ما يلحق بشعبة الشهادة، ويكون إليها أقرب، ومنها ما يلحق بشعبة إماطة الأذى ويكون إليها أقرب.

وكذلك الكفر، ذو أصل وشعب، فكما أن شعب الإيمان إيمان، فشعب الكفر، والحياء شعبة من الإيمان، وقلة الحياء شعبة من شعب الكفر، والصدق شعبة من شعب الإيمان، والكذب شعبة من شعب الكفر، والصلاة والزكاة والحج والصيام من شعب الإيمان، وتركها من شعب الكفر، والحكم بما أنزل الله من شعب الإيمان، والحكم بغير ما أنزل الله من شعب الكفر، والمعاصي كلها من شعب الكفر، كما أن الطاعات كلها من شعب الإيمان.

وشعب الإيمان قسمان، قولية وفعلية، وكذلك شعب الكفر نوعان، قولية وفعلية، ومن شعب الإيمان القولية شعبة يوجب زوالها زوال الإيمان، فكذلك من شعبه الفعلية ما يوجب زوالها زوال الإيمان، وكذلك شعب الكفر القولية والفعلية، فكما يكفر بالإتيان بكلمة الكفر اختياراً وهي شعبة من شعب الكفر، فكذلك يكفر بفعل شعبة من شعبه كالسجود للصنم والاستهانة بالمصحف فهذا أصل.

وهاهنا أصل آخر وهو: أن حقيقة الإيمان مركبة من قول وعمل:

والقول قسمان، قول القلب وهو الاعتقاد، وقول اللسان وهو التكلم بكلمة الإسلام.

والعمل قسمان، عمل القلب وهو نيته وإخلاصه، وعمل الجوارح.

فإذا زالت هذه الأربعة زال الإيمان بكامله، وإذا زال تصديق القلب لم تنفع بقية الأجزاء، فإن تصديق القلب شرط في اعتقادها وكونها نافعة.

وإذا زال عمل القلب مع اعتقاد الصدق، فهذا موضع المعركة بين المرجئة وأهل السنة.

فأهل السنة مجمعون على زوال الإيمان، وأنه لا ينفع التصديق مع انتفاء عمل القلب، وهو محبته وانقياده، كما لم ينفع إبليس وفرعون وقومه، واليهود والمشركين، الذين كانوا يعتقدون صدق الرسول، بل ويقرون به سراً وجهراً ويقولون ليس بكاذب، ولكن لا نتبعه ولا نؤمن به.

وإذا كان الإيمان يزول بزوال عمل القلب، فغير مستنكر أن يزول بزوال أعظم أعمال الجوارح، ولا سيما إذا كان ملزوماً لعدم محبة القلب وانقياده، الذي هو ملزوم لعدم التصديق الجازم، كما تقدم تقريره، فإنه يلزم من عدم طاعة القلب عدم طاعة الجوارح إذ لو أطاع القلب وانقاد أطاعت الجوارح وانقادت، ويلزم من عدم طاعته وانقياده عدم التصديق المستلزم للطاعة وهو حقيقة الإيمان فإن الإيمان ليس مجرد التصديق كما تقدم بيانه.

وهكذا الهدى ليس هو مجرد معرفة الحق وتبيّنه، بل هو معرفته المستلزمة لاتباعه والعمل بموجبه، وإن سمي الأول هدى فليس هو الهدى التام المستلزم للاهتداء، كما أن اعتقاد التصديق وإن سمي تصديقاً فليس هو التصديق المستلزم للإيمان فعليك بمراجعة هذا الأصل ومراعاته.

\* \* \*

### فصل:

وهاهنا أصل آخر: وهو أن الكفر نوعان، كفر عمل، وكفر جحود وعناد.

ا \_ فكفر الجحود: أن يكفر بما علم أن الرسول على جاء به من عند الله جحوداً وعناداً \_ من أسماء الرب وصفاته وأفعاله وأحكامه \_ وهذا الكفر يضاد الإيمان من كل وجه.

٢ ـ وأما كفر العمل فينقسم إلى: ما يضاد الإيمان، وإلى ما لا يضاده.

فالسجود للصنم والاستهانة بالمصحف وقتل النبي وسبه يضاد الإيمان، وأما الحكم بغير ما أنزل الله وترك الصلاة فهو من الكفر العملي قطعاً، ولا يمكن أن ينفي عنه اسم الكفر بعد أن أطلقه الله ورسوله عليه، فالحاكم بغير ما أنزل الله كافر، وتارك الصلاة كافر، بنص رسول الله على ولكن هو كفر عمل لا كفر اعتقاد، ومن الممتنع أن يسمي الله سبحانه الحاكم بغير ما أنزل الله كافراً، ويسمي رسول الله على تارك الصلاة كافراً، ولا يطلق عليهما اسم كافر! وقد نفى رسول الله الإيمان عن الزاني والسارق وشارب الخمر، وعمن لا يأمن جاره بوائقه، وإذا نفي عنه اسم الإيمان فهو كافر من جهة العمل، وانتفى عنه كفر الجحود والاعتقاد.

وكذلك قوله على: «لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض» (۱)، فهذا كفر عمل، وكذلك قوله على: «من أتى كاهناً فصدقه أو امرأة في دبرها فقد كفر بما أنزل على محمد» (۲)، وقوله على: «إذا قال الرجل لأخيه يا كافر فقد باء بها أحدهما» (۳).

وقد سمى الله سبحانه وتعالى من عمل ببعض كتابه وترك العمل ببعض مؤمناً بما عمل به وكافراً بما ترك العمل به فقال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِيثَقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُحْرِجُونَ أَنفُسكُم مِن دِيكِرِكُمْ ثُمَّ أَقْرُرْتُمْ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِن دِيكِرِكُمْ ثُمَّ أَقْرُرْتُمْ وَأَنتُم تَشْهَدُونَ فَرِيقًا مِنكُم مِن دِيكِرِكُمْ ثُمَّ وَأَنتُم تَقَلْهُونَ وَيَقَا مِنكُم مِن دِيكِهِم تَقَلْهُونَ وَيَقَا مِنكُم مِن دِيكِهِم تَقَلْهُونَ عَلَيْهِم وَلَوْ مُعَرَّمُ عَلَيْكُمْ أَسكرى تُفْكُوهُم وَهُو مُعَرَّمُ عَلَيْكُمْ أَسكرى تُفْكُونَ عَيْهُم وَهُو مُعَرَّمُ عَلَيْكُمْ أَسكرى تُفْكُونَ عِبَعْضِ فَمَا جَزَآءُ مَن يَفْعَلُ إِنْ يَفْعَلُ مِنكُمْ مِنكُمْ إِلّا خِزْيٌ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ الْقِيكُمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ الْعَذَابُ وَلَكُمْ أَلْوَكَ مِنكُمْ فِرُدُونَ إِلَى أَشَدِ الْعَذَابُ وَيَوْمَ الْقِيكُمةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ الْعَذَابُ

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۷۳۹)، ومسلم (۱۲۷۹).

<sup>(</sup>۲) رواه أحمد (۲٤٠٨)، وأبو داود (۳۹۰٤)، والترمذي (۱۳۵)، وابن ماجه (۱۳۹).

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦١٠٣)، ومسلم (٦٠).

وما الله يغنفل عمّا تعملُون (ش) (١) فأخبر سبحانه أنهم أقروا بميثاقه الذي أمرهم به والتزموه وهذا يدل على تصديقهم به أنهم لا يقتل بعضهم بعضاً ولا يخرج بعضهم بعضاً من ديارهم ثم أخبر أنهم عصوا أمره وقتل فريق منهم فريقاً وأخرجوهم من ديارهم فهذا كفرهم بما أخذ عليهم في الكتاب، ثم أخبر أنهم يفدون من أسر من ذلك الفريق وهذا إيمان منهم بما أخذ عليهم في الكتاب فكانوا مؤمنين بما عملوا به من الميثاق كافرين بما تركوه منه فالإيمان العملي يضاده الكفر العملي والإيمان الاعتقادي يضاده الكفر العملي والإيمان الاعتقادي يضاده الكفر العملي والإيمان الاعتقادي.

وقد أعلن النبي على بما قلناه في قوله في الحديث الصحيح: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر» (٢)، ففرَّق بين قتاله وسبابه، وجعل أحدهما فسوقاً لا يكفر به، والآخر كفراً، ومعلوم أنه إنما أراد الكفر العملي لا الاعتقادي، وهذا الكفر لا يخرجه من الدائرة الإسلامية والملة بالكلية، كما لا يخرج الزاني والسارق والشارب من الملة وإن زال عنه اسم الإيمان.

وهذا التفصيل هو قول الصحابة الذين هم أعلم الأمة بكتاب الله وبالإسلام والكفر ولوازمهما فلا تتلقى هذه المسائل إلا عنهم، فإن المتأخرين لم يفهموا مرادهم فانقسموا فريقين، فريقاً أخرجوا من الملة بالكبائر، وقضوا على أصحابها بالخلود في النار، وفريقاً جعلوهم مؤمنين كاملي الإيمان، فهؤلاء غلوا وهؤلاء جفوا، وهدى الله أهل السنة للطريقة المثلى والقول الوسط الذي هو في المذاهب كالإسلام في الملل فها هنا كفر دون كفر ونفاق دون نفاق وشرك دون شرك وفسوق دون فسوق وظلم دون ظلم.

قال سفيان بن عيينة: عن هشام بن حجير، عن طاووس، عن

<sup>(</sup>١) البقرة: ٨٤ و٨٥.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (٤٨)، ومسلم (٦٤).

ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَحْكُم بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ الْكَفِرُونَ (الله (٢). الله هو بالكفر الذي يذهبون إليه (٢).

وقال عبدالرزاق: أخبرنا معمر، عن ابن طاووس عن أبيه، قال سئل ابن عباس عن قوله: ﴿وَمَن لَمْ يَعَكُم بِمَا أَنزَلَ الله وَالْكَيْكَ هُمُ الْكَيْفُرُونَ (الله وملائكته وكتبه وكتبه وليس كمن كفر بالله وملائكته وكتبه ورسله (٤). وقال في رواية أخرى عنه: كفر لا ينقل عن الملة (٥).

وقال طاووس: ليس بكفر ينقل عن الملة (٦).

<sup>(</sup>١) المائدة: ٤٤.

<sup>(</sup>٢) رواه سعيد بن منصور (٧٤٩) ط الحميّد، والبيهقي في «الكبري» (١٦٢٧٣).

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٤٤.

<sup>(</sup>٤) رواه سفيان الثوري في «تفسيره» (٢٤١)، وابن أبي حاتم في «تفسيره» (٦٤٣٥)، وابن جرير (١٢٠٥٣، ١٢٠٥٥).

<sup>(</sup>٥) رواه الحاكم في المستدرك (٢: ٣١٣)، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه. وقال الذهبي: صحيح.

<sup>(</sup>٦) رواه سفيان الثوري (٢٤٣)، وعبدالرزاق في «تفسيره» (١٩١/١) ط الرشد. قال الشيخ محمد بن عبدالوهاب: ومعنى كفر دون كفر، أنه ليس يخرج من الملة مع كُبُره.اه من «الدرر السنية» (١٨٩/١)، وقال الشيخ عبدالله أبا بطين: وأما الأحاديث التي فيها إطلاق الكفر، على من فعل معصيةً، كقوله على وقوله: «كفر من تبرأ من نسبه»، ونحو ذلك، فهذا: محمول عند العلماء على التغليظ؛ مع إجماع أهل السنة، على أن نحو هذه الذنوب لا تخرج من الإسلام؛ ويقال: كفر دون كفر؛ وكذلك لفظ الظلم، والفسق، وظلم دون ظلم، وفسق دون فسق؛ والأحاديث التي فيها تحريم الجنة على فاعل بعض الكبائر، فهذا على التشديد والتخليظ، لإجماع أهل السنة والجماعة: أنه لا يبقى في النار أحد من أهل التوحيد، كما دلت على ذلك الأحاديث المتواترة، عن النبي على التبرر السنية» (١/١/٣٠).

وقال ابن القيم: وكلام الإمام أحمد يدل على هذا، فإن إسماعيل بن سعيد الشالنجي قال: سألت أحمد بن حنبل عن المصرِّ على الكبائر، يطلبها بجهده! إلا أنه لم يترك الصلاة والزكاة والصوم، وهل يكون مصراً من كانت هذه حاله؟ قال: هو مُصرِّ، مثل قوله على: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن»، يخرج من الإيمان ويقع في الإسلام، ونحو قوله على: «لا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ولا يسرق حين الإسلام، ونحو قوله على الله يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ولا يسرق حين

وقال وكيع: عن سفيان عن ابن جريج عن عطاء: كفر دون كفر وظلم دون ظلم وفسق دون فسق<sup>(۱)</sup>.

وهذا الذي قاله عطاء بَيِّنٌ في القرآن لمن فهمه، فإن الله سبحانه سمى الحاكم بغير ما أنزله كافراً، وسمى جاحدَ ما أنزله على رسوله كافراً، وليس الكافران على حد سواء (٢).

وسمى الكافر ظالماً، كما في قوله تعالى: ﴿وَٱلْكَفِرُونَ هُمُ ٱلظَّالِمُونَ وَسمى متعدى حدوده في النكاح والطلاق والرجعة والخلع ظالماً، فقال: ﴿وَمَن يَتَعَدَّ حُدُودَ ٱللّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴿ ثَا َ وقال يونس نبيه: ﴿لّا إِلَهَ إِلّا أَنتَ سُبْحَنكَ إِنِّ كُنتُ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴿ إِنَّ الظَّلَمِينَ النّا الظَّلَمِينَ النّا الظَّلَمُ فَأَعْفِر اللهِ عَلَمَ فَاعْفِر اللهِ فَقَدَ عَلَى الظَّلَمِينَ اللهُ الظَّلَمِينَ اللهُ عَلَمْتُ نَفْسِى فَأَغْفِر اللهِ الظَّلَم مثل ذلك الظّلم.

ويسمى الكافر فاسقاً، كما في قوله: ﴿ وَمَا يُضِلُّ بِهِ ۚ إِلَّا ٱلْفَسِقِينَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَقِهِ ۚ وَيَقْطَعُونَ مَاۤ أَمَرَ اللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ اللَّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَقِهِ ۚ وَيَقْطَعُونَ مَاۤ أَمَرَ اللَّهُ بِهِ ۚ أَن يُوصَلَ

<sup>=</sup> يسرق وهو مؤمن»(٢٠)، ونحو قول ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَمَن لَمْ يَحَكُم بِمَا أَنزَلَ اللّهُ فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْكَفِرُونَ ﴿﴿٢٠)، قال إسماعيل: فقلت له: ما هذا الكفر؟ قال: كفر لا ينقل عن الملة، مثل الإيمان بعضه دون بعض فكذلك الكفر، حتى يجيء من ذلك أمر لا يختلف فيه.اه

وهذا كله خلاف تفسير بعض من لا يلتفت لقول من سبقه من العلماء، بأنه كفر أكبر مخرج من الملة مطلقاً لكنه كفر دون كفر!.

<sup>(</sup>۱) رواه سفيان الثوري (۲٤۲)، وعبدالرزاق في «تفسيره» (۱۹۱/۱)، وابن جرير (۱۲۰٤۷).

<sup>(</sup>۲) روى ابن جرير (۱۲۰۹۳) بسند جيد عن علي بن أبي طلحة، عن ابن عباس، قال:من جحد ما أنزل الله فقد كفر، ومن أقرّ به ولم يحكم، فهو ظالم فاسقٌ.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٥٤.

<sup>(</sup>٤) الطلاق: ١.

<sup>(</sup>٥) الأنبياء: ٨٧.

<sup>(</sup>٦) الأعراف: ٢٣.

<sup>(</sup>٧) القصص: ١٦.

وَيُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضُ أُوْلَتِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ الآية ('')، وقوله: ﴿وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَا الْفَسِقُونَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَهَذَا كَثَيْرَ فَي إِلَا ٱلْفَسِقُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْفَسِقُونَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالْمُلْلَا اللللللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّالْمُ

ويسمي المؤمن فاسقاً كما في قوله: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوَا إِن جَآءَكُمْ فَاسِقًا بِبَهَا فِي قوله عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ (أَ) ﴿ ""، نزلت فَيَلَيْوُا أَن تُصِيبُوا قَوْمًا بِجَهَالَةِ فَنُصِّبِحُوا عَلَى مَا فَعَلْتُمْ نَدِمِينَ (أَ) ﴿ ""، نزلت في الحكم ابن أبي العاص (٤) ، وليس الفاسق كالفاسق.

وقال تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَلَاءَ فَأَجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلَدَةً وَلَا نَقْبَلُواْ لَمُمُ شَهَدَةً أَبَداً وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَسِقُونَ (فَ) ﴿ وَقَالَ عَنْ إِبِلْيِس : ﴿فَمَن فَرَضَ فِيهِ ﴾ وقال عن إبليس : ﴿فَمَن فَرَضَ فِيهِ ﴾ ٱلْحَجَّ فَلَا رَفَثُ وَلا

ولعل ابن القيم يذهب إلى ضعف هذا الخبر، فإن الروايات التي ساقت القصة معلولة، وأحسنها رواية أحمد عن الحارث بن ضرار الخزاعي، وفي إسنادها مجهول، وقد أنكرها القاضي أبو بكر بن العربي في كتابه «العواصم من القواصم» (ص/١٠٢)، وقال: وقد اختلف فيه، فقيل: نزلت في ذلك \_ أي في شأن الوليد. وقيل: في علي والوليد في قصة أخرى \_ وقيل: إن الوليد سيق يوم الفتح في جملة الصبيان إلى رسول الله على فمسح روءسهم وبرك عليهم إلا هو فقال: إنه كان على رأسي خلوق، فامتنع على من مسه. والله أعلم.

<sup>(</sup>١) البقرة ٢٦و٧٧.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٩٩.

<sup>(</sup>٣) الحجرات: ٦.

<sup>(3)</sup> كذا قال! والمشهور أنها نزلت في الوليد بن عقبة بن أبي معيط، كما أخرجه أحمد في «المسند» ((1.4))، والطبراني في «المعجم الكبير» ((1.4))، وقال الهيثمي في المجمع ((1.4)): رجال أحمد ثقات.اه، وفيه نظر. وأخرجه الطبري ((1.4)) عن أم سلمة وفي إسناده موسى بن عبيدة الربذي وهو ضعيف، وثابت مولى أم سلمة مجهول. وأخرجه ابن أبي حاتم \_ كما في تفسير ابن كثير (((1.4))) \_ ، قال ابن كثير: وكذا ذكر غير واحد من السلف، منهم: ابن أبي ليلى، ويزيد بن رومان، والضحاك، ومقاتل بن حَيَّان، وغيرهم في هذه الآية: أنها نزلت في الوليد بن عقبة، والله أعلم.اه

<sup>(</sup>٥) النور: ٤.

<sup>(</sup>٦) الكهف: ٥٠.

فْسُوقَ ﴾ (١)، وليس الفسوق كالفسوق.

والكفر كفران والظلم ظلمان والفسق فسقان وكذا الجهل جهلان، جهلً كفر، كما في قوله تعالى: ﴿خُذِ ٱلْعَفُو وَأَمُنُ بِٱلْمُرْفِ وَأَعُرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ ﴿ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ الل

كذلك الشرك شركان: شرك ينقل عن الملة وهو الشرك الأكبر، وشرك لا ينقل عن الملة وهو الشرك الأكبر، وشرك لا ينقل عن الملة وهو الشرك الأصغر وهو شرك العمل كالرياء، قال تعالى في الشرك الأكبر: ﴿إِنَّهُ مَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ النَّارُ ﴾ (1) وقال: ﴿وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَأَنَما خَرَ مِن السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ النَّارَ فَي السَّمَآءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِى بِهِ الرِّيمُ فِي مَكَانِ سَجِيقٍ ((3)).

وفي شرك الرياء: ﴿ فَهَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ عَلَمُ عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ إِنَّ اللَّهِ \* أَحَدًا لِلنَّا ﴾ (٦).

ومن هذا الشرك الأصغر قوله ﷺ: «من حلف بغير الله فقد أشرك»، رواه أبو داود وغيره (٧)، ومعلوم أن حلفه بغير الله لا يخرجه عن الملة،

<sup>(</sup>١) القرة: ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ١٩٩، نزلت في كفار قريش وتعرضهم للنبي على وإن كان اللفظ عاماً في كل جاهل كما فسرها جمع من السلف. قال البغوي: قوله تعالى: ﴿وَأَمُرُ بِالْعُرُفِ ﴾ أي: بالمعروف، وهو كل ما يعرفه الشرع. وقال عطاء: وأمر بالعرف يعني بلا إله إلا الله. ﴿وَأَعْرِضْ عَنِ اَلْجُهِلِينَ ﴿ أَبِي جهل وأصحابه، نسختها آية السيف. وقيل: إذا تسفه عليك الجاهل فلا تقابله بالسفه، وذلك مثل قوله: ﴿وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَهِلُونَ قَالُوا سَلَما ﴿ الفرقان \_ ٣٣]، وذلك سلام المتاركة. قال جعفر الصادق: أمر الله نبيه على بمكارم الأخلاق، وليس في القرآن آية أجمع لمكارم الأخلاق من هذه الآية.اه.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٧.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٧٧.

<sup>(</sup>٥) الحج: ٣١.

<sup>(</sup>٦) الكهف: ١١٠.

<sup>(</sup>۷) رواه أحمد (۲۱۲۵)، وأبو داود (۳۲۰۱)، والترمذي (۱۵۳۵) وحسنه، وصححه ابن حبان (۶۳۵۸)، والحاكم (۲۰/۱) على شرط الشيخين.

ولا يوجب له حكم الكفار، ومن هذا قوله على «الشرك في هذه الأمة أخفى من دبيب النمل»(١).

فانظر كيف انقسم الشرك والكفر والفسوق والظلم والجهل إلى ما هو كفر ينقل عن الملة وإلى ما لا ينقل عنها.

وكذلك النفاق نفاقان: نفاق اعتقاد ونفاق عمل:

فنفاق الاعتقاد هو الذي أنكره الله على المنافقين في القرآن وأوجب لهم الدرك الأسفل من النار.

ونفاق العمل كقوله على في الحديث الصحيح: «آية المنافق ثلاث إذا حدث كذب وإذا وعد اخلف وإذا ائتمن خان»(٢)، وفي الصحيح أيضاً: «أربع من كن فيه كان منافقاً خالصاً، ومن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق حتى يدعها إذا حدث كذب وإذا عاهد غدر وإذا خاصم فجر وإذا ائتمن خان»(٣).

فهذا نفاق عمل، قد يجتمع مع أصل الإيمان<sup>(3)</sup>؛ ولكن إذا استحكم وكمل فقد ينسلخ صاحبه عن الإسلام بالكلية، وإن صلى وصام وزعم أنه مسلم<sup>(6)</sup>! فإن الإيمان ينهى المؤمن عن هذه الخلال فإذا كملت في العبد ولم يكن له ما ينهاه عن شيء منها فهذا لا يكون إلا منافقاً خالصاً.

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد (۱۹۲۰)، وابن أبي شيبة في «مسنده» كما في «إتحاف الخيرة المهرة» (۲۲۹۲)، والطبراني في «الأوسط» (۳٤۷۹) من حديث أبي موسى الأشعري المهرة» وحسنه الألباني بشواهده في «صحيح الترغيب» (۵۷)، و«الضعيفة» (۳۷۵۵). وأخرجه إسحاق بن راهويه في «مسنده» كما في «إتحاف الخيرة» (۲۹۲)، والبخاري في «الأدب المفرد» (۲۱۲)، وأبو يعلى (۵۸) من حديث أبي بكر الصديق ومعقل بن يسار بيه، وصححه الألباني في «صحيح الأدب المفرد» (۵۰۱).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٣)، ومسلم (٥٩) عن أبي هريرة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٤، ٢٤٥٩، ٣١٧٨)، ومسلم (٥٨) عن عبدالله بن عمرو عليه.

<sup>(</sup>٤) أي فاعلها مؤمن بإيمانه فاسق بكبيرته، ومنافق نفاق عمل لا يكفر به.

<sup>(</sup>٥) كما في رواية لمسلم (٥٩): وفيها: «آية المنافق ثلاث وإن صام وصلى وزعم أنه مسلم».

وكلام الإمام أحمد يدل على هذا، فإن إسماعيل بن سعيد الشالنجي قال: سألت أحمد بن حنبل عن المصرِّ على الكبائر، يطلبها بجهده! إلا أنه لم يترك الصلاة والزكاة والصوم، وهل يكون مصراً من كانت هذه حاله؟ قال: هو مُصرُّ، مثل قوله على: «لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن»، يخرج من الإيمان ويقع في الإسلام، ونحو قوله على: «لا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن، ولا يسرق حين يسرق وهو مؤمن»، ونحو قول ابن عباس في قوله تعالى: «وَمَن لَمَ يَكُمُ بِمَا أَنزَلَ اللهُ فَأُولَتٍكَ هُمُ الْكَفِرُونَ (اللهُ عن الملة، مثل الإيمان فقلت له: ما هذا الكفر؟ قال: كفر لا ينقل عن الملة، مثل الإيمان بعضه دون بعض فكذلك الكفر، حتى يجيء من ذلك أمر لا يختلف فيه (٣).

### فصل

### [في اجتماع الكفر والإيمان في الشخص الواحد]

وههنا أصل آخر، وهو أن الرجل قد يجتمع فيه كفر وإيمان، وشرك وتوحيد، وتقوى وفجور، ونفاق وإيمان.

هذا من أعظم أصول أهل السنة، وخالفهم فيه غيرهم من أهل البدع كالخوارج والمعتزلة والقدرية.

ومسألة خروج أهل الكبائر من النار وتخليدهم فيها مبنية على هذا الأصل، وقد دل عليه القرآن والسنة والفطرة وإجماع الصحابة، قال تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُنَ رُبُكُونَ لَنَكُ ﴾ فأثبت لهم إيماناً به

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲٤٧٥)، ومسلم (۵۷).

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٤٤.

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن نصر في «تعظيم قدر الصلاة» (٢٧/٢).

<sup>(</sup>٤) يوسف: ١٠٦.

سبحانه مع الشرك، قال تعالى: ﴿ فَ قَالَتِ الْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُل لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسَلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ الْإِيمَنُ فِ قُلُوبِكُمُ وَإِن تُطِيعُوا اللّهَ وَرَسُولَهُ، لَا يَلِتْكُم مِّن أَعْمَلِكُمْ شَيْعًا إِنَّ اللّهَ عَفُورُ رَحِيمُ (())، فأثبت لهم إسلاما وطاعة لله ورسوله عَلَيْه، مع نفي الإيمان عنهم، وهو الإيمان المطلق الذي يستحق اسمه بمطلقه، ﴿ الّذِينَ ءَامَنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ عَنْمَ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَهَدُوا بِأَمُولِهِم وَ الْفَي سَبِيلِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وهؤلاء ليسوا منافقين في أصح القولين، بل هم مسلمون بما معهم من طاعة الله ورسوله، وليسوا مؤمنين ( $^{(n)}$ ) وإن كان معهم جزء من الإيمان أخرجهم من الكفر. قال الإمام أحمد: من أتى هذه الأربعة أو مثلهن أو فوقهن \_ يريد الزنا والسرقة وشرب الخمر والانتهاب \_ فهو مسلم، ولا أسميه مؤمناً ( $^{(2)}$ )، ومن أتى دون ذلك \_ يريد دون الكبائر \_ سميته مؤمناً ناقص الإيمان ( $^{(0)}$ ).

<sup>(</sup>١) الحجرات: ١٤.

<sup>(</sup>٢) الحجرات: ١٥.

<sup>(</sup>٣) أي الإيمان المطلق الكامل.

<sup>(</sup>٤) أي اسم الإيمان المطلق الذي يدل على الإيمان الكامل.

و) قال شيخ الإسلام في «الواسطية»: ولا يسلبون ـ أي أهلُ السنة ـ الفاسق المِلِّي الإسلام بالكلية ولا يخلدونه في النار، كما تقوله المعتزلة؛ بل الفاسق يدخل في اسم الإيمان، كما في قوله: ﴿ فَنَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُوَّمِنَةٍ ﴾، وقد لا يدخل في اسم الإيمان المطلق كما في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهُمْ ءَايَنَهُ وَرَادَتُهُمْ إِيمَانًا ﴾، وقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلدِّينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهُمْ ءَايَنَهُ وَرَادَتُهُمْ إِيمَانًا ﴾، وقوله على: ﴿ لا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن ولا يسرق السارق حين يسربها وهو مؤمن ولا يشرب الخمر حين يشربها وهو مؤمن ولا ينتهب نهبة ذات شرف يرفع الناس إليه فيها أبصارهم حين ينتهبها وهو مؤمن» ونقول: هو مؤمن ناقص الإيمان، أو مؤمن بإيمانه فاسق بكبيرته، فلا يعطى الاسم المطلق ولا يسلب مطلق الاسم.اه

تنبيه: في بعض نسخ الواسطية المطبوعة: بل الفاسق يدخل في اسم الإيمان (المطلق)... وقد لا يدخل في اسم الإيمان المطلق.اه! فما بين القوسين - أي كلمة (المطلق) الأولى - زيادة خاطئة، ليست موجودة في النسخ الخطية التي بخط المصنف ولا في التي قرئت عليه. وهي تخل بالمعنى، وتجعله متناقضاً.

فقد دل على هذا قوله على: «فمن كانت فيه خصلة منهن كانت فيه خصلة من النفاق»(١)، فدل على أنه يجتمع في الرجل نفاق وإسلام.

وكذلك الرياء شرك، فإذا راءى الرجل في شيء من عمله اجتمع فيه الشرك والإسلام، وإذا حكم بغير ما أنزل الله أو فعل ما سماه رسول الله كفراً وهو ملتزم للإسلام وشرائعه، فقد قام به كفر وإسلام.

وقد بينا أن المعاصي كلها شعب من شعب الكفر، كما أن الطاعات كلها شعب من شعب من شعب الإيمان، فالعبد تقوم به شعبة \_ أو أكثرُ \_ من شعب الإيمان، وقد يسمى بتلك الشعبة مؤمناً، وقد لا يسمى، كما أنه قد يسمى بشعبة من شعب الكفر كافراً، وقد لا يطلق عليه هذا الاسم (٢).

فها هنا أمران أمر اسمي لفظي، وأمر معنوي حكمي، فالمعنوي: هل هذه الخصلة كفر أم لا؟ واللفظى: هل يسمى من قامت به كافراً أم لا؟

فالأمر الأول شرعى محض، والثاني لغوى وشرعى.

# # #

#### فصل

هنا أصل آخر: وهو أنه لا يلزم من قيام شعبة من شعب الإيمان بالعبد أن يسمى مؤمناً، وإن كان ما قام به إيماناً، ولا مِنْ قيام شعبة من شعب

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳٤، ۲٤٥٩، ۲۱۷۸)، ومسلم (٥٨) من حديث عبدالله بن عمرو ﷺ.

<sup>(</sup>٢) كما قال النبي ﷺ: «لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض» رواه البخاري (١٢١)، ومسلم (٦٥) من حديث جرير البجلي ﷺ. فسمى المقتتلين كفاراً، وقد سماهم الله مؤمنين فقال تعالى: ﴿ وَإِن طَابِهُنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَـنَكُوا فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَغَتَ إِحْدَنْهُمَا عَلَى ٱلْأُخْرَىٰ فَقَلِلُوا ٱلّتِي تَبْعِي حَقَّى تَغِيَ ۚ إِلَى آمَرِ ٱللّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتَ إِلَى اللّهُ فَإِن فَآءَتُ فَأَصَّلِحُوا بَيْنَهُمَا بِكُوا بَيْنَهُمَا وَأَقْمِطُوا إِنَّ اللّهَ يُحِبُ ٱلمُقْسِطِينَ ﴿ اللّهِ الحجرات: ٩].

الكفر به أن يسمى كافراً، وإن كان ما قام به كفراً، كما أنه لا يلزم من قيام جزء من أجزاء العلم به أن يسمى عالماً، ولا من معرفة بعض مسائل الفقه والطب أن يسمى فقيها ولا طبيباً، ولا يمنع ذلك أن تسمى شعبة الإيمان إيماناً، وشعبة النفاق نفاقاً، وشعبة الكفر كفراً.

وقد يطلق عليه الفعل كقوله عليه الفعل كقوله وهن تركها فقد كفر»(١)، و«من حلف بغير الله فقد كفر»(٢)، وقوله: «من أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر، ومن حلف بغير الله فقد كفر» رواه الحاكم في «صحيحه» بهذا اللفظ(٣).

من صدر منه خلة من خلال الكفر فلا يستحق اسم كافر على الإطلاق، وكذا يقال لمن ارتكب محرماً: إنه فعل فسوقاً، وإنه فسق بذلك المحرم، ولا يلزمه اسم فاسق، إلا بغلبة ذلك عليه، وهكذا الزاني والسارق والشارب والمنتهب، لا يسمى مؤمناً، وإن كان معه إيمان، كما أنه لا يسمى كافراً وإن كان ما أتى به من خصال الكفر وشعبه، إذ المعاصي كلها من شعب الكفر كما أن الطاعات كلها من شعب الإيمان.

والمقصود أن سلب الإيمان من تارك الصلاة أولى من سلبه عن مرتكب الكبائر، وسلب اسم الإسلام عنه أولى من سلبه عمن لم يسلم

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۲۲۳)، والنسائي (٤٦٣).

<sup>(</sup>٢) رواه أحمد (٦٠٧٢)، وأبو داود (٣٢٥١)، والترمذي (١٥٣٥)، عن ابن عمر. وصححه الحاكم (٤٥)، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين فقد احتجا بمثل هذا الإسناد وخرجاه في الكتاب وليس له علة ولم يخرجاه.اهـ وقال أبو عيسى الترمذي: هذا حديث حسن، وفسر هذا الحديث عند بعض أهل العلم أن قوله: «فقد كفر، أو أشرك» على التغليظ.»اهـ.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٣٩٠٤)، وابن ماجه (٦٣٩)، والترمذي (١٣٥)، والنسائي في «الكبرى» (٨٩٦٧، ٨٩٦٨)، والحاكم في «المستدرك» (١١٨، ٤٢٩٧)، والبيهقي في «سننه الكبرى» (٨/١٣٥) عن أبي هريرة. وإسناده صحيح، وقال الحافظ العراقي في «أماليه»: حديث صحيح.

المسلمون من لسانه ويده، فلا يسمى تارك الصلاة مسلماً ولا مؤمناً وإن كان معه شعبة من شعب الإسلام والإيمان.

نعم يبقى أن يقال: فهل ينفعه ما معه من الإيمان في عدم الخلود في النار؟

فيقال: ينفعه إن لم يكن المتروك شرطاً في صحة الباقي واعتباره! وإن كان المتروك شرطاً في اعتبار الباقي لم ينفعه.

ولهذا لم ينفع الإيمان بالله ووحدانيته وأنه لا إله إلا هو مَن أنكر رسالة محمد ﷺ ولا تنفع الصلاة من صلاها عمداً بغير وضوء.

فشعب الإيمان قد يتعلق بعضها ببعض تعلق المشروط بشرطه وقد لا يكون كذلك.

فيبقى النظر في الصلاة هل هي شرط لصحة الإيمان؟ هذا سر المسألة والأدلة التي ذكرناها وغيرها تدل على أنه لا يقبل من العبد شيء من أعماله إلا بفعل الصلاة، فهي مفتاح ديوانه ورأس مال ربحه، ومحال بقاء الربح بلا رأس مال، فإذا خسرها خسر أعماله كلها وإن أتى بها صورة، أشار إلى هذا في قوله: "فإن ضيعها فهو لما سواها أضيع" (1). وفي قوله: "إن أول ما ينظر في أعماله الصلاة، فإن جازت له نُظِر في سائر أعماله، وإن لم تجز له لم ينظر في شيء من أعماله بعدً" (2).

ومن العجب أن يقع الشك في كفر من أصر على تركها ودعي إلى فعلها على رؤوس الملأ، وهو يرى بارقة السيف على رأسه ويُشَد للقتل

<sup>(</sup>۱) رواه مالك في «الموطأ» (۲٦/۱)، وعبدالرزاق في «المصنف» (٥٣٦/١، ٥٣٧)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٢٠٣٥)، والطحاوي في «المعاني» (١١٥٢)، والبيهقي في «الكبرى»(١٩٨٣) عن عمر موقوفاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن نصر في «تعظيم قدر الصلاة» (١٩٤) بسند جيد عن عبدالله بن عون من قوله.

وعصبت عيناه، وقيل له: تصلي وإلا قتلناك! فيقول: أقتلوني ولا أصلي أبداً!

ومن لا يكفر تارك الصلاة يقول هذا مؤمن مسلم يغسّل ويصلى عليه ويدفن في مقابر المسلمين!

وبعضهم يقول: إنه مؤمن كامل الإيمان إيمانه كإيمان جبريل وميكائيل! فلا يستحي من هذا قوله من إنكاره تكفير من شهد بكفره الكتاب والسنة واتفاق الصحابة! والله الموفق.اهـ

# القاعدة الخامسة: فيما أطلق فيه مسمى الكفر من الأعمال في النصوص.

قال الشيخ محمد بن عبدالوهاب: من أطلق الشارع كفره بالذنوب، فالراجح فيها قولان:

أحدهما ما عليه الجمهور: أنه لا يخرج من الملة.

والثاني: الوقف، كما قال الإمام أحمد: أمروها كما جاءت، يعني لا يقال: يخرج ولا ما يخرج، وما سوى هذين القولين غير صحيح (١٠).

وقال الشيخ سليمان بن عبدالله آل الشيخ ـ في «شرح كتاب التوحيد» عند حديث أبي موسى قال: قال رسول الله على: «ثلاثة لا يدخلون الجنة مدمن الخمر وقاطع الرحم ومصدق بالسحر» رواه أحمد وابن حبان في صحيحه ـ: هذا من نصوص الوعيد التي كره السلف تأويلها وقالوا أمروها كما جاءت، وإن كان صاحبها لا ينتقل عن الملة عندهم، وكان المصنف وطنّه يعني الشيخ محمد بن عبدالوهاب ـ يميل إلى هذا القول، وقالت طائفة: هو على ظاهره فلا يدخل الجنة أصلاً مدمن الخمر ونحوه، ويكون هذا مخصصاً لعموم الأحاديث الدالة على خروج الموحدين من النار

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۱۲٦/۱۰).

ودخولهم الجنة، وحمله أكثر الشراح على من فعل ذلك مستحلاً، أو على معنى أنهم لا يدخلون الجنة إلا بعد العذاب إن لم يتوبوا. والله أعلم.اهـ(١).

ولا يلزم من تصريح العلماء بشيء من الأمور أنها كفر مخرج من الملة انطباقها على كل من قارفها، حتى تتوفر ضوابط التكفير.

وضوابطه هي كما تقدم تحقق السبب وتوفر الشروط وانتفاء الموانع، وعلى هذا لا يجوز لأفراد الناس وطلاب العلم المبتدئين أن يعمدوا لرسالة نواقض الإسلام العشرة أو غيرها من الفتاوى والقضايا المبثوثة في كتب العلم، ثم ينزلوها على الناس بحجة الوقوع فيها، فإن الشيخ محمداً رحمه الله لما صنفها قصد بيانها للتحذير منها ولم يقصد أن يترامى الناس بالتكفير. وكذلك ما صنفه العلماء في التحذير من المكفرات، وما ذكروه في كتب الفقه في باب حكم المرتد، فإنها مسائل وقواعد علمية من حيث الإطلاق العام، أما من حيث التطبيق فذاك باب آخر مرجعه إلى العلماء والحكام على الناس في الأقضية، فذاك باب آخر مرجعه إلى العلماء والحكام على الناس في الأقضية، ليست لصغار الطلبة ولا من هو قريب منهم. ولذلك ختمها الشيخ محمد بن عبدالوهاب والشيخ عبدالعزيز بن باز في «رسالة النواقض» مقولهما: وكلها من أعظم ما يكون خطراً، وأكثر ما يكون وقوعاً، فينبغي للمسلم أن يحذرها، ويخاف منها على نفسه، نعوذ بالله من فينبغي للمسلم أن يحذرها، ويخاف منها على نفسه، نعوذ بالله من فينبغي للمسلم أن يحذرها، ويخاف منها على نفسه، نعوذ بالله من

وقال الشيخ محمد بن عبدالوهاب: وأما يذكره الأعداء عني، أني أكفر بالظن وبالموالاة، أو أكفر الجاهل الذي لم تقم عليه الحجة، فهذا بهتان عظيم، يريدون به تنفير الناس عن دين الله ورسوله عليه (٢).

وقال الشيخ عبدالله بن الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمهم الله في

<sup>(</sup>۱) انظر: «تيسير العزيز الحميد» (۷۹۰/۲ ـ ت: أسامة بن عطايا، ط: الصميعي.

<sup>(</sup>٢) الدرر السنية (١١٣/١٠).

سياق تقرير العقيدة وبيان دعوتهم السلفية (١): فإن قال قائل منفر عن قبول الحق والإذعان له: يلزم من تقريركم، وقطعكم في أن من قال: يا رسول الله، أسألك الشفاعة، أنه مشرك مهدر الدم؛ أن يقال بكفر غالب الأمة، ولا سيما المتأخرين، لتصريح علمائهم المعتبرين أن ذلك مندوب، وشنوا الغارة على من خالف في ذلك!

قلت: لا يلزم، لأن لازم المذهب ليس بمذهب، كما هو مقرر، ومثل ذلك لا يلزم أن نكون مجسمة، وإن قلنا بجهة العلو، كما ورد الحديث بذلك.

ونحن نقول فيمن مات: تلك أمة قد خلت ؛ ولا نكفر إلا من بلغته دعوتنا للحق، ووضحت له المحجة، وقامت عليه الحجة، وأصر مستكبراً معانداً، كغالب من نقاتلهم اليوم، يصرون على ذلك الإشراك، ويمتنعون من فعل الواجبات، ويتظاهرون بأفعال الكبائر، المحرمات. وغير الغالب، إنما نقاتله لمناصرته من هذه حاله، ورضاه به، ولتكثير سواد من ذكر، والتأليب معه، فله حينئذ حكمه في قتاله.

ونعتذر عمن مضى بأنهم مخطئون معذورون، لعدم عصمتهم من الخطأ، والإجماع في ذلك ممنوع قطعاً.

ومن شن الغارة (٢) فقد غلط؛ ولا بدع أن يغلط، فقد غلط من هو خير منه، كمثل عمر بن الخطاب شيء، فلما نبهته المرأة رجع في مسألة المهر، وفي غير ذلك يعرف ذلك في سيرته، بل غلط الصحابة وهم جمع، ونبينا عليه بين أظهرهم، سار فيهم نوره، فقالوا: اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط.

فإن قلت: هذا فيمن ذهل، فلما نبه انتبه، فما القول فيمن حرر

<sup>(</sup>١) الدرر السنة (١/٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) أي في تخطئة أئمة الدعوة في دعوتهم إلى التوحيد والتحذير من الشرك.

الأدلة، واطلع على كلام الأئمة القدوة، واستمر مصراً على ذلك حتى مات؟.

قلت: ولا مانع أن نعتذر لمن ذكر، ولا نقول: إنه كافر، ولا لما تقدم أنه مخطىء، وإن استمر على خطئه، لعدم من يناضل عن هذه المسألة في وقته، بلسانه وسيفه وسنانه، فلم تقم عليه الحجة، ولا وضحت له المحجة، بل الغالب على زمن المؤلفين المذكورين التواطؤ على هجر كلام أئمة السنة في ذلك رأساً؛ ومن اطلع عليه أعرض عنه، قبل أن يتمكن في قلبه ؛ ولم يزل أكابرهم تنهى أصاغرهم عن مطلق النظر في ذلك، وصولة الملوك قاهرة لمن وقر في قلبه شيء من ذلك إلا من شاء الله منهم.

هذا: وقد رأى معاوية وأصحابه - رهم المؤمنين على أبي طالب رهم وقتاله ومناجزته الحرب، وهم في ذلك مخطئون بالإجماع، واستمروا في ذلك الخطأ، ولم يشتهر عن أحد من السلف تكفير أحد منهم إجماعاً، بل ولا تفسيقه، بل أثبتوا لهم أجر الاجتهاد، وإن كانوا مخطئين، كما أن ذلك مشهور عند أهل السنة.

ونحن كذلك: لا نقول بكفر من صحت ديانته، وشهر صلاحه، وعلم ورعه وزهده، وحسنت سيرته، وبلغ من نصحه الأمة، ببذل نفسه لتدريس العلوم النافعة والتأليف فيها، وإن كان مخطئاً في هذه المسألة أو غيرها، كابن حجر الهيتمي<sup>(۱)</sup>، فإنا نعرف كلامه في «الدر المنظم»، ولا ننكر سمة علمه، ولهذا نعتني بكتبه، «كشرح الأربعين»، و«الزواجر» وغيرها ؛ ونعتمد على نقله إذا نقل لأنه من جملة علماء المسلمين.اهـ.

**\*\* \*\* \*\*** 

<sup>(</sup>۱) الشيخ أحمد بن حجر الهيتمي المكي الفقيه الشافعي صاحب شرح المنهاج في الفقه وغير ذلك من الكتب.

### فوائد مهمة

### ● الأولى: في ضابط عدم تكفير المعين:

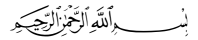
قال الشيخ عبدالرحمٰن بن حسن رحمهم الله: بقي مسألة حدثت، تكلم بها شيخ الإسلام ابن تيمية، وهو: عدم تكفير المعين ابتداءً، لسبب ذكره رحمه الله تعالى، أوجب له التوقف في تكفيره، قبل إقامة الحجة عليه، قال رحمه الله تعالى: ونحن نعلم بالضرورة، أن النبي المم يشرع لأحد، أن يدعو أحداً من الأموات، لا الأنبياء، ولا الصالحين، ولا غيرهم؛ ولا بلفظ الاستغاثة ولا بغيرها، كما أنه لم يشرع لأمته السجود لميت، ولا إلى ميت، ونحو ذلك؛ بل نعلم أنه يشى عن هذه الأمور كلها، وأن ذلك من الشرك، الذي حرمه الله، ورسوله ولكن لغلبة الجهل، وقلة العلم بآثار الرسالة، في كثير من المتأخرين، لم يمكن تكفيرهم بذلك، حتى يبين ما جاء به الرسول، مما يخالفه.انهي.

قلت: فذكر رحمه الله تعالى، ما أوجب له عدم إطلاق الكفر عليهم، على التعيين خاصة، إلا بعد البيان والإصرار؛ فإنه قد صار أمة وحده؛ لأن من العلماء، من كفره، بنهيه لهم عن الشرك في العبادة، فلا يمكن أن يعاملهم بمثل ما قال؛ كما جرى لشيخنا: محمد بن عبدالوهاب، رحمه الله تعالى، في ابتداء دعوته، فإنه إذا سمعهم يدعون زيد بن الخطاب، قال: الله خير من زيد، تمريناً لهم على نفي الشرك، بلين الكلام، نظراً إلى المصلحة، وعدم النفرة، والله سبحانه أعلم؛ وصلى الله على سيدنا محمد، وعلى آله وصحبة وسلم.اهـ(١).

<sup>(</sup>۱) الدرر السنية (۲/۰۲۱).

# ● الفائدة الثانية: في الرد على من أساء فهم الدعوة السلفية في قضية التكفير:

قال الشيخ العلامة عبداللطيف بن عبدالرحمٰن بن حسن بن الشيخ محمد بن عبدالوهاب قدس الله أرواحهم ونور ضرائحهم (١):



من عبداللطيف بن عبدالرحمٰن بن حسن إلى عبدالعزيز الخطيب:

السلام على من اتبع الهدى وعلى عباد الله الصالحين ؛ وبعد: فقرأت رسالتك وعرفت مضمونها وما قصدته من الاعتذار، ولكن أسأت في قولك: إن ما أنكره شيخنا الوالد من تكفيركم أهل الحق واعتقاد إصابتكم؛ أنه لم يصدر منكم وتذكر أن إخوانك من أهل «النقيع» يجادلونك وينازعونك في شأننا، وأنهم ينسبوننا إلى السكوت عن بعض الأمور، وأنت تعرف أنهم يذكرون هذا \_ غالباً \_ على سبيل القدح في العقيدة، والطعن في الطريقة، وإن لم يصرحوا بالتكفير فقد حاموا حول الحمى، فنعوذ بالله من الضلال بعد الهدى ومن الغي عن سبيل الرشد، والعمى.

وقد رأيت: سنة أربع وستين (٢) رجلين من أشباهكم المارقين بالأحساء قد اعتزلا الجمعة والجماعة وكفرا من في تلك البلاد من المسلمين وحجتهم من جنس حجتكم يقولون: أهل الأحساء يجالسون ابن فيروز ويخالطونه، هو وأمثاله ممن لم يكفر بالطاغوت ولم يصرح بتكفير

<sup>(</sup>۱) طبعت هذه الرسالة في «مجموعة الرسائل والمسائل النجدية» ( $^*$  -  $^*$  المنار، و«الدرر السنية» جمع ابن قاسم ( $^*$  -  $^*$  الله الثالثة، وضمن رسائل الشيخ عبداللطيف المسماة «عيون الرسائل والأجوبة على المسائل» ( $^*$  -  $^*$  المسائل، وحمد بوا، ط الرشد. وقد ضبطت النص على هذه الطبعات.

<sup>(</sup>٢) بعد المائتين والألف من الهجرة.(١٢٦٤هـ) لما كان قاضياً في الأحساء.

جده الذي رد دعوة الشيخ محمد ولم يقبلها وعاداها، قالا: ومن لم يصرح بكفره فهو كافر بالله لم يكفر بالطاغوت، ومن جالسه فهو مثله، ورتبوا على هاتين المقدمتين الكاذبتين، الضالتين ما يترتب على الردة الصريحة من الأحكام، حتى تركوا رد السلام! فرفع إليَّ أمرهم فأحضرتهم وتهددتهم وأغلظت لهم القول، فزعموا أولاً، أنهم على عقيدة الشيخ، محمد بن عبدالوهاب! وأن رسائله عندهم، فكشفت شبهتهم وأدحضت ضلالتهم، بما حضرني في المجلس.

وأخبرتهم ببراءة الشيخ من هذا المعتقد والمذهب، وأنه لا يكفر الا بما أجمع المسلمون على تكفير فاعله، من الشرك الأكبر والكفر بآيات الله ورسله، أو بشيء منها بعد قيام الحجة وبلوغها المعتبر، كتكفير من عبد الصالحين ودعاهم مع الله، وجعلهم أنداداً له فيما يستحقه على خلقه من العبادات والإلهية، وهذا مجمع عليه أهل العلم والإيمان، وكل طائفة من أهل المذاهب المقلدة، يفردون هذه المسألة، بباب عظيم يذكرون فيه حكمها وما يوجب الردة ويقتضيها وينصون على الشرك، وقد أفرد ابن حجر(۱) هذه المسألة بكتاب سماه: «الإعلام بقواطع الإسلام».

وقد أظهر الفارسيان المذكوران التوبة والندم وزعما أن الحق ظهر لهما، ثم لحقا بالساحل وعادا إلى تلك المقالة، وبلغنا عنهم تكفير أئمة المسلمين، بمكاتبة الملوك المصريين؛ بل كفروا من خالط من كاتبهم من مشائخ المسلمين، نعوذ بالله من الضلال بعد الهدى والحور بعد الكور.

وقد بلغنا عنكم نحو من هذا وخضتم في مسائل من هذا الباب كالكلام في الموالاة، والمعادة والمصالحة والمكاتبات وبذل الأموال والهدايا، ونحو ذلك من مقالة أهل الشرك بالله، والضلالات والحكم بغير

<sup>(</sup>١) الشيخ أحمد بن حجر الهيتمي المكي الفقيه الشافعي صاحب شرح المنهاج في الفقه وغير ذلك من الكتب.

ما أنزل الله عند البوادي، ونحوهم من الجفاة، لا يتكلم فيها إلا العلماء من ذوي الألباب ومن رزق الفهم عن الله وأوتي الحكمة وفصل الخطاب.

والكلام في هذا: يتوقف على معرفة ما قدمناه، ومعرفة أصول عامة، كلية، لا يجوز الكلام في هذا الباب وفي غيره لمن جهلها وأعرض عنها وعن تفاصيلها فإن الإجمال، والإطلاق، وعدم العلم، بمعرفة مواقع الخطاب، وتفاصيله، يحصل به من اللبس، والخطأ، وعدم الفقه عن الله، ما يفسد الأديان، ويشتت الأذهان، ويحول بينها، وبين فهم السنة والقرآن ؛ قال: ابن القيم، في كافيته، رحمه الله تعالى:

فعليك بالتفصيل والتبيين فالإطلاق والإجمال دون بيان قد أفسدا هذا الوجود وخبطا الأذهان والآراء كل زمان

وأما التكفير بهذه الأمور، التي ظننتموها، من مكفرات أهل الإسلام فهذا: مذهب، الحرورية، المارقين، الخارجين على على بن أبي طالب، أمير المؤمنين، ومن معه من الصحابة، فإنهم أنكروا عليه تحكيم أبي موسى الأشعري وعمرو بن العاص في الفتنة التي وقعت بينه وبين معاوية وأهل الشام؛ فأنكرت الخوارج عليه ذلك، وهم في الأصل من أصحابه، من قراء الكوفة والبصرة، وقالوا: حكّمت الرجال في دين الله، وواليت معاوية، وعمراً، وتوليتهما، وقد قال الله تعالى: ﴿إِنِ ٱلمُحُكُمُ إِلّا لِللهُ ﴿(١) معاوية، وغمراً، وتوليتهما، وقد قطع الله هذه الموادعة والمهادنة، منذ أنزلت: براءة! وطال بينهما النزاع، والخصام، حتى أغاروا على سرح المسلمين، وقتلوا من ظفروا به من أصحاب علي، فحينئذ شمر المنعوت في الحديث الصحيح، الذي رواه مسلم، وغيره من أهل السنن، فوجده علي، فسر بذلك، وسجد لله شكراً على توفيقه، وقال: لو يعلم الذي يقاتلونهم، ماذا لهم على لسان محمد على الكلوا عن العمل. هذا:

<sup>(</sup>۱) يوسف: ٤٠.

وهم أكثر الناس عبادة، وصلاة، وصوماً (١).

#### \* \* \*

(۱) روى مسلم (۱۰٦٦) عن بكير بن الأشج عن بسر بن سعيد عن عبيدالله بن أبي طالب رافع مولى رسول الله في أن الحرورية لما خرجت وهو مع علي بن أبي طالب في قالوا: لا حكم إلا لله، قال علي: كلمة حق أريد بها باطل إن رسول الله وصف ناساً إني لأعرف صفتهم في هؤلاء، يقولون الحق بألسنتهم لا يجوز هذا منهم \_ وأشار إلى حلقه \_ من أبغض خلق الله إليه منهم أسود إحدى يديه طبي شاة \_ أو حلمة ثدي \_ فلما قتلهم علي بن أبي طالب في، قال: انظروا، فنظروا فلم يجدوا شيئاً! فقال: ارجعوا فوالله ما كَذَبْتُ ولا كُذِبْتُ، مرتين أو ثلاثاً، ثم وجدوه في خربة، فأتوا به حتى وضعوه بين يديه، قال عبيدالله: وأنا حاضر ذلك من أمرهم وقول علي فيهم. قال بكير وحدثني رجل عن ابن حنين أنه قال رأيت ذلك الأسه د.

وفي رواية لمسلم أيضاً عن سلمة بن كهيل حدثني زيد بن وهب الجهني: أنه كان في الجيش الذين كانوا مع على رضي الذين ساروا إلى الخوارج، فقال على رضي الله الله: أيها الناس إنى سمعت رسول الله على يقول: «يخرج قوم من أمتي يقرأون القرآن ليس قراءتكم إلى قرائتهم بشيء ولا صلاتكم إلى صلاتهم بشيء ولا صيامكم إلى صيامهم بشيء يقرأون القرآن يحسبون أنه لهم وهو عليهم لا تجاوز صلاتهم تراقيهم يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية لو يعلم الجيش الذي يصيبونهم ما قضى لهم على لسان نبيهم ﷺ لاتكلوا عن العمل وآية ذلك أن فيهم رجلاً له عضد وليس له ذراع على رأس عضده مثل حلمة الثدى عليه شعرات بيض»، فتذهبون إلى معاوية وأهل الشام وتتركون هؤلاء يخلفونكم في ذراريكم وأموالكم، والله إني لأرجو أن يكونوا هؤلاء القوم، فإنهم قد سفكوا الدم الحرام وأغاروا في سرح الناس فسيروا على اسم الله. قال سلمة بن كهيل: فنزلني زيد بن وهب منزلاً، حتى قال: مررنا على قنطرة، فلما التقينا وعلى الخوارج يومئذ عبدالله بن وهب الراسبي، فقال لهم: ألقوا الرماح وسلوا سيوفكم من جفونها، فإني أخاف أن يناشدوكم كما ناشدوكم يوم حروراء، فرجعوا فوحشوا برماحهم وسلوا السيوف وشجرهم الناس برماحهم! قال: وقتل بعضهم على بعض، وما أصيب من الناس يومئذ إلا رجلان، فقال علي رها التمسوا فيهم المخدج! فالتمسوه فلم يجدوه فقام على الها النفسه حتى أتى ناساً قد قتل بعضهم على بعض، قال: أخِّرُوهم، فوجدوه مما يلى الأرض، فكبَّر ثم قال: صدق الله وبلغَ رسولُه، قال: فقام إليه عَبيدة السلماني فقال: يا أمير المؤمنين! آلله الذي لا إله إلا هو لسمعتَ هذا الحديث من رسول الله ﷺ؟ فقال: إي والله الذي لا إله إلا هو، حتى استحلفه ثلاثاً وهو يحلف له!.

#### فصل

ولفظ: الظلم، والمعصية، والفسوق، والفجور، والموالاة، والمعاداة، والركون، والشرك، ونحو ذلك من الألفاظ، الواردة في الكتاب، والسنة، قد يراد بها مسماها المطلق، وحقيقتها المطلقة، وقد يراد بها مطلق الحقيقة.

والأول: هو الأصل عند الأصوليين؛ والثاني: لا يحمل الكلام عليه، الا بقرينة لفظية، أو معنوية، وإنما يعرف ذلك بالبيان النبوي، وتفسير السنة، قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ فَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَمُمُّ السنة، قال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ فَوْمِهِ لِيُبَيِّنَ لَمُ مَن يَشَاء وَيَهْدِى مَن يَشَاء وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ اللَّهُ مَن يَشَاء وَيَهْدِى مَن يَشَاء وَهُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴿ اللَّهُ مِن اللَّهُ مَن يَشَاء وَلَيْ إِلَا رِجَالًا نَوْجَى إِلَيْهِم فَشَالُوا أَهْلَ الذِّكِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَالَى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَا رِجَالًا نَوْجَى إِلَيْهِم فَشَالُوا أَهْلَ الذِّكِ إِن كُنتُمْ لَا تَعَامُونَ ﴿ اللَّهُمْ يَنَاكُونَ اللَّهُمُ وَالنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِم وَلَعَلَهُمْ يَنَفَكُونَ ﴿ اللَّهُمْ يَنَفَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ مَن يَفَكُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَن يَقَالَمُ وَلَا اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّهُ الْمُؤْنَ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الْمُلْعُلِلْ اللَّهُ اللْمُلْعُلُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّ

وكذلك: اسم المؤمن، والبر، والتقي، يراد بها عند الإطلاق، والثناء، غير المعنى المراد، في مقام الأمر، والنهي، ألا ترى أن الزاني، والسارق، والشارب، ونحوهم، يدخلون في عموم قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّا الَّذِينَ النَّهُ وَالسارق، والشارب، ونحوهم، يدخلون في عموم قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّا الَّذِينَ اللَّهُ وَعِبَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَكُولُهُ وَاللَّهُ وَلَا يَعْمَولُولُ وَاللَّهُ وَالل

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٤.

<sup>(</sup>٢) النحل: ٤٣ \_ ٤٤.

<sup>(</sup>٣) المائدة: ٦.

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: ٦٩.

<sup>(</sup>٥) المائدة: ١٠٦.

<sup>(</sup>٦) الحجرات: ١٥.

لكن نفي الإيمان هنا، لا يدل على كفره، بل يطلق عليه اسم الإيمان، ولا يكون كمن كفر بالله ورسله، وهذا هو الذي فهمه السلف، وقرروه في باب الرد على الخوارج والمرجئة ونحوهم من أهل الأهواء، فافهم هذا فإنه مضلة أفهام، ومزلة أقدام.

<sup>(</sup>١) الحديد: ١٩.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه من الصحيحين.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٤٦) عن أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٤) الدنيا، والبرزخ في القبر، والآخرة بعد البعث.

وشاربها، وبائعها، وعاصرها، ومعتصرها، وحاملها، والمحمولة إليه»(١).

وتأمل قصة حاطب بن أبي بلتعة، وما فيها من الفوائد، فإنه هاجر إلى الله ورسوله، وجاهد في سبيله، لكن حدث منه: أنه كتب بسر رسول الله ﷺ إلى المشركين من أهل مكة، يخبرهم بشأن رسول الله ﷺ ومسيره لجهادهم، ليتخذ بذلك يداً عندهم تحمى أهله وماله بمكة، فنزل الوحى بخبره، وكان قد أعطى الكتاب ظعينة، جعلته في شعرها، فأرسل رسول الله ﷺ علياً والزبير في طلب الظعينة، وأخبرهما أنهما يجدانها في روضة خاخ، فكان ذلك، وتهدداها، حتى أخرجت الكتاب من ضفائرها، فأتى به رسول الله عَلَيْ . فدعا حاطب بن أبى بلتعة، فقال له: «ما هذا»؟ فقال: يا رسول الله، إنى لم أكفر بعد إيماني، ولم أفعل هذا رغبة عن الإسلام، وإنما أردت أن تكون لي عند القوم يد أحمى بها أهلى ومالى! فقال عَيْكُ: «صدقكم، خلوا سبيله»، واستأذن عمرُ في قتله، فقال: دعني أضرب عنق هذا المنافق، قال: «وما يدريك، أن الله اطلع على أهل بدر، فقال: اعملوا ما شئتم، فقد غفرت لكم»، وأنزل الله في ذلك، صدر سورة الممتحنة (٢)، فقال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَّخِذُوا عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَاءَ تُلْقُونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ وَقَدَ كَفَرُواْ بِمَا جَاءَكُمْ مِّنَ ٱلْحَقِّ يُخْرِجُونَ ٱلرَّسُولَ وَإِيَّاكُمْ ۚ أَن تُؤْمِنُوا بِٱللَّهِ رَيِّكُمْ إِن كُنتُمْ خَرَحْتُدَ جِهَدًا فِي سَبِيلِي وَٱبْيِغَآءَ مَرْضَانِيَّ تُبِيرُونَ إِلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ وَأَنَا أَعَلَمُ

<sup>=</sup> الأولياء» (٢٢٨/٣)، وقال: صحيح ثابت أخرجه البخاري في صحيحه، وعليه عول جماعة الموحدين من أن المعاصي لا تخرج صاحبها من الإيمان؛ إذ شهد رسول الله على بأنه يحب الله ورسوله.اه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۷۸۷، ۵۳۹۰، ۲۱۲۵)، والطيالسي (۱۹۵۷)، وأبو داود (۲۱۷۵)، والحاكم وابن ماجه (۳۳۸۰)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (۳۳۲۲)، والحاكم (۱۱۶۶)، والبيهقي في «السنن «(۸۷/۸)، وفي «الشعب «(۵۸۵) عن عبدالله بن عمر گله.

ویشهد له حدیث ابن عباس عند أحمد (۲۸۹۷) وغیره، وسنده حسن. وحدیث أنس بن مالك عند الترمذي (۱۲۹۵)، وابن ماجه (۳۳۸۱) ورواته ثقات.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٠٠٧، ٤٢٧٤، ٤٨٩٠)، ومسلم (٢٤٩٤) عن علي 🕮.

بِمَا أَخْفَيْتُمُ وَمَا أَعْلَنَمُ وَمَن يَفْعَلَهُ مِنكُمُ فَقَد ضَلَ سَوَآءَ ٱلسَّبِلِ ﴿ الآيات (١) فدخل حاطب في المخاطبة باسم الإيمان ووصفه به، وتناوله النهي بعمومه، وله خصوص السبب الدال على إرادته، مع أن في الآية الكريمة ما يشعر أن فعل حاطب نوع موالاة، وأنه أبلغ إليهم بالمودة، وأن فاعل ذلك قد ضل سواء السبيل، لكن قوله: «صدقكم، خلوا سبيله» ظاهر في أنه لا يكفر بذلك، إذا كان مؤمناً بالله ورسوله غير شاك ولا مرتاب، وإنما فعل ذلك لغرض دنيوي، ولو كفر لما قال: «خلوا سبيله».

ولا يقال: قوله على أهل بدريك لعل الله اطلع على أهل بدر، فقال اعملوا ما شئتم، فقد غفرت لكم»، هو المانع من تكفيره، لأنا نقول: لو كفر لما بقي من حسناته ما يمنع من لحاق الكفر وأحكامه؛ فإن الكفر يهدم ما قبله، لقوله تعالى: ﴿وَمَن يَكُفُرُ بِٱلْإِيمَانِ فَقَدُ حَبِطَ عَمَلُهُ ﴾ (٢)، وقوله: ﴿وَلَوُ أَشْرَكُوا لَحَبِطَ عَنَهُم مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ مَاع ؛ فلا يظن هذا.

وأما قوله تعالى: ﴿وَمَن يَتَوَلَّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمُّ ﴿ ثُنَّ وقوله: ﴿لَا تَجِدُ وَمَن يُوَلِّمُ مِنكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمُّ ﴾ ( ث وقوله : ﴿لَا تَجِدُ وَمَن يَوَلَّهُ مِنْهُمُ فَرَا اللّهِ وَالْمُوهُ ﴾ ( ث وقوله : ﴿ يَاللّهُ وَاللّهُ اللّهِ وَالْمُوهُ ﴾ ( ث وقوله : ﴿ يَكُمُ مُوا وَلَهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ إِن كُنكُم مُوا وَيَعَلَى اللّهُ إِن كُنكُم مُوا وَيَعَلَى اللّهُ إِن كُنكُم مُوا وَيَعَلَى اللّهُ اللهُ الله الموالاة المطلقة العامة ( ) .

وأصل الموالاة هو: الحب والنصرة، والصداقة ودون ذلك مراتب

<sup>(</sup>١) الممتحنة: ١.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٥.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: ٨٨.

<sup>(</sup>٤) المائدة: ٥١.

<sup>(</sup>٥) المجادلة: ٢٢.

<sup>(</sup>٦) المائدة: ٥٧.

<sup>(</sup>٧) يعنى التي تشمل الموالاة الدينية وغيرها.

متعددة، ولكل ذنب حظه وقسطه من الوعيد والذم، وهذا عند السلف الراسخين في العلم من الصحابة والتابعين معروف في هذا الباب وفي غيره، وإنما أشكل الأمر وخفيت المعاني والتبست الأحكام على خلوف من العجم والمولَّدِين (۱) الذين لا دراية لهم بهذا الشأن ولا مممارسة لهم بمعاني السنة والقرآن. ولهذا قال الحسن ﷺ: من العُجمة أُتُوا. وقال عمرو بن العلاء (۲) لعمرو بن عبيد (۳) لما ناظره في مسألة خلود أهل الكبائر في النار واحتج ابن عبيد أن هذا وعد والله لا يخلف وعده، يشير إلى ما في القرآن من الوعيد على بعض الكبائر والذنوب بالنار والخلود! فقال له ابن العلاء \_: من العُجمة أتيت! هذا وعيد لا وعد، وأنشد قول الشاعر (٤):

وإني وإن أوعدته أو وعدته لمخلف إيعادي ومنجز موعده

وقال بعض الأئمة \_ فيما نقل البخاري أو غيره \_: إن من سعادة الأعجمي والأعرابي، إذا أسلما، أن يوفقا لصاحب سنة وإنَّ من شقاوتهما أن يمتحنا وييسرا لصاحب هوى وبدعة (٢).

<sup>(</sup>١) جمع مُولَّد وهو غير العربي المحض، وإنما أشكل عليهم لعدم فهمهم للكتاب والسنة على وجههما.

<sup>(</sup>٢) هو الإمام المقرئ اللغوي أبو عمرو بن العلاء التميمي البصري شيخ قراء البصرة ت ١٥٤هـ.

<sup>(</sup>٣) هو شيخ المعتزلة القدرية الضلال أبو عثمان عمرو بن عبيد بن باب البصري ت ١٤٣هـ.

<sup>(</sup>٤) هو عامر بن الطفيل العامري، كما في «ديوانه» (ص/00) ط دار صادر.

<sup>(</sup>٥) انظر المناظرة في «الحجة في بيان المحجة» للأصبهاني ( $^{7}$ )، و«تاريخ بغداد» ( $^{1}$ 0).

<sup>(</sup>٦) رواه الحافظ أبو القاسم اللالكائي في «اعتقاد أهل السنة» (٣٠) عن أيوب قال: إن من سعادة الحدث والأعجمي أن يوفقهما الله لعالم من أهل السنة. وعن ابن شوذب قال: إن من نعمة الله على الشاب إذا نسك أن يواخي صاحب سنة يحمله عليها. وفي لفظ لابن بطة عن ابن شوذب قال: من نعمة الله على الشاب والأعجمي إذا نسكا أن يوفقا لصاحب سنة يحملهما عليها، لأن الأعجمي يأخذ فيه ما سبق إليه. رواه اللالكائي (٣١)، وابن بطة في «الإبانة الكبرى» (ج١/ص=

ونضرب لك مثلاً، وهو: أن رجلين تنازعا في آيات من كتاب الله، أحدهما خارجي، والآخر مرجىء.

قال الخارجي: إن قوله: ﴿إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴿ اللَّهُ مَن الْمُنَّقِينَ ﴿ اللَّهُ م على حبوط أعمال العصاة والفجار وبطلانها، إذ لا قائل: إنهم من عباد الله المتقين!

قال المرجىء: هي في الشرك، فكل من اتقى الشرك يقبل منه عمله لقوله تعالى: ﴿مَن جَآءَ بِٱلْحُسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴿ ٢٠ .

قال الخارجي: قوله تعالى: ﴿وَمَن يَعْضِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ, وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ, يُدُخِلُهُ نَارًا خَلِدًا﴾ ""، يرد ما ذهبتَ إليه.

قال المرجىء: المعصية هنا الشرك بالله واتخاذ الأنداد معه، لقوله: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآةً ﴾ (٤).

قال الخارجي: قوله: ﴿أَفَهَن كَانَ مُؤْمِنًا كَهَن كَانَ فَاسِقًا لَلَا لَكُن كَانَ فَاسِقًا لَلَا يَسْتَوُرُنَ (١٠)، دليل على أن الفساق من أهل النار خالدين فيها.

قال له المرجىء: قوله في آخر الآية: ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ فَسَقُواْ فَمَأْوَاهُمُ النَّارُ لَلَّهُمْ النَّارُ اللَّذِي كُنتُم بِدِ عَلَابَ النَّارِ الَّذِي كُنتُم بِدِ عَلَابَ النَّارِ الَّذِي كُنتُم بِدِ عَلَابَ النَّارِ الَّذِي كُنتُم بِدِ

<sup>=</sup> ٢٠٠/ح ٤٤)، وعن عمرو بن قيس الملائي، يقول: "إذا رأيت الشاب أول ما ينشأ مع أهل السنة والجماعة فارجه، وإذا رأيته مع أهل البدع، فايئس منه، فإن الشاب على أول نشوئه. وقال: إن الشاب لينشأ، فإن آثر أن يجالس أهل العلم كاد أن يسلم، وإن مال إلى غيرهم كاد يعطب. رواه ابن بطة في "الإبانة الكبرى" (ج١/ص٣٠ - ٢٠٤/ - ٤٥٠).

<sup>(</sup>١) المائدة: ٧٧.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٦٠.

<sup>(</sup>٣) الجن: ٢٣.

<sup>(£)</sup> النساء: A3, 117.

<sup>(</sup>٥) السجدة: ١٨.

ثُكَنِّبُونَ ﴿ الله ورسوله ، والفاسق ، من كذب الله ورسوله ، والفاسق ، من أهل القبلة ، مؤمن كامل الإيمان.

ومن وقف على هذه المناظرة، من جهال الطلبة والأعاجم، ظن أنها الغاية المقصودة، وعض عليها بالنواجذ مع أن كلا القولين لا يُرتَضَى، ولا يحكم بإصابته أهل العلم والهدى، وما عند السلف والراسخين في العلم خلاف هذا كله؛ لأن الرجوع إلى السنة المبينة للناس ما نزل إليهم واجب، وأما أهل البدع والأهواء فيستغنون عنها بآرائهم وأهوائهم وأذواقهم.

وقد بلغني: أنكم تأولتم، قوله تعالى في سورة محمد: ﴿ وَلِكَ بِأَنَّهُمُ مَا نَزَّكَ اللَّهُ سَلُطِيعُكُمُ فِي بَعْضِ الْأُمْرِ ﴿ ٢ ) ، على بعض ما يجري من أمراء الوقت من مكاتبة أو مصالحة أو هدنة لبعض رؤساء الضالين والملوك المشركين، ولم تنظر لأول الآية وهي قوله: ﴿ إِنَّ النَّبِينَ ارْبَدُوا عَلَى أَدْبَرِهِم مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيّنَ لَهُمُ اللَّهُدَى لَا الشّيَطُنُ سَوّلَ لَهُمُ اللَّهُ لَهُمُ اللَّهُ لَكُ الشّيَطُنُ سَوّلَ لَهُمْ وَأَمْلَى لَهُمْ الله لَهُ وَلا المراد من الأمر المعرّف المذكور في هذه الآية الكريمة، وفي قصة صلح الحديبية، وما طلب المشركون واشترطوه وأجابهم إليه رسول الله على ما يكفي في رد مفهومكم ودحض أباطيلكم.

**\* \* \*** 

### فصل:

### • وهنا أصول:

أحدها: أن السنة والأحاديث النبوية، هي المبينة للأحكام القرآنية، وما يراد من النصوص الواردة في كتاب الله في باب معرفة حدود ما أنزل الله،

<sup>(</sup>١) السجدة: ٢٠.

<sup>(</sup>Y) azak: 77.

<sup>(</sup>T) محمد: 20.

كمعرفة المؤمن والكافر، والمشرك والموحد، والفاجر والبر، والظالم والتقي، وما يراد بالموالاة والتولي، ونحو ذلك من الحدود، كما أنها المبينة لما يراد من الأمر بالصلاة على الوجه المراد في عددها وأركانها وشروطها وواجباتها، وكذلك الزكاة، فإنه لا يظهر المراد من الآيات الموجبة ـ ومعرفة النصاب، والأجناس التي تجب فيها، من الأنعام والثمار والنقود، ووقت الوجوب واشتراط الحول في بعضها، ومقدار ما يجب في النصاب وصفته ـ إلا بيان السنة وتفسيرها.

وكذلك الصوم والحج، جاءت السنة ببيانهما وحدودهما وشروطهما، ومفسداتهما، ونحو ذلك مما توقف بيانه على السنة.

وكذلك أبواب الربا وجنسه ونوعه، وما يجرى فيه وما لا يجري، والفرق بينه وبين البيع الشرعي، وكل هذا البيان أُخِذَ عن رسول الله عليه برواية الثقات العدول، عن مثلهم، إلى أن تنتهي السنة إلى رسول الله عليه فمن أهمل هذا وأضاعه، فقد سد على نفسه باب العلم والإيمان ومعرفة معاني التنزيل والقرآن.

## الأصل الثاني:

أن الإيمان أصل له شعب متعددة، كل شعبة منها تسمى إيماناً فأعلاها: شهادة أن لا إله إلا الله، وأدناها إماطة الأذى عن الطريق.

فمنها، ما يزول الإيمان بزواله إجماعاً، كشعبة الشهادتين، ومنها، ما لا يزول بزواله إجماعاً، كترك إماطة الأذى عن الطريق، وبين هاتين الشعبتين، شعب متفاوتة، منها ما يلحق شعب الإيمان بشعبة الشهادة، ويكون إليها أقرب، ومنها ما يلحق بشعبة إماطة الأذى عن الطريق، ويكون إليها أقرب، والتسوية بين هذه الشعب في اجتماعها مخالف للنصوص وما كان عليه سلف الأمة وأئمتها.

وكذلك الكفر أيضاً، ذو أصل وشعب، فكما أن شعب الإيمان إيمان فشعب الكفر كفر، والمعاصي كلها من شعب الكفر، كما أن الطاعات كلها من شعب الإيمان، ولا يسوَّى بينهما في الأسماء والأحكام، وفرق

بين من ترك الصلاة، أو الزكاة أو الصيام أو أشرك بالله، أو استهان بالمصحف، وبين من يسرق ويزني أو يشرب أو ينهب أو صدر منه نوع موالاة، كما جرى لحاطب في فمن سوّى بين شعب الإيمان في الأسماء والأحكام، أو سوّى بين شعب الكفر في ذلك، فهو مخالف للكتاب والسنة، خارج عن سبيل سلف الأمة داخل في عموم أهل البدع والأهواء.

### ● الأصل الثالث:

أن الإيمان مركّب من قول وعمل.

والقول: قسمان: قول القلب \_ وهو اعتقاده \_ وقول اللسان، وهو التكلم بكلمة الإسلام.

والعمل قسمان:

١ ـ عمل القلب، وهو قصده واختياره، ومحبته، ورضاه وتصديقه.

٢ ـ وعمل الجوارح، كالصلاة، والزكاة، والحج والجهاد ونحو ذلك من الأعمال الظاهرة.

فإذا زال تصديق القلب ورضاه ومحبته لله وصدقه: زال الإيمان بالكلية، وإذا زال شيء من الأعمال كالصلاة والحج والجهاد، مع بقاء تصديق القلب وقبوله فهذا محل خلاف! هل يزول الإيمان بالكلية، إذا ترك أحد الأركان الإسلامية كالصلاة والحج والزكاة والصيام أو لا يكفر؟ وهل يفرق بين الصلاة، وغيرها أو لا يفرق؟.

فأهل السنة مجمعون على أنه لا بد من عمل القلب ـ الذي هو محبته ورضاه وانقياده ـ والمرجئة تقول يكفي التصديق فقط، ويكون به مؤمناً!.

والخلاف في أعمال الجوارح(١) هل يكفر أو لا يكفر واقع بين أهل

<sup>(</sup>١) أي تركها وعدم العمل.

السنة، والمعروف عند السلف تكفير من ترك أحد المباني الإسلامية، كالصلاة والزكاة والصيام والحج.

والقول الثاني: أنه لا يكفر إلا من جحدها.

والثالث: الفرق بين الصلاة وغيرها وهذه الأقوال معروفة (١٠).

وكذلك المعاصي والذنوب التي هي فعل المحظورات، فرقوا فيها بين ما يصادم أصل الإسلام وينافيه، وما دون ذلك، وبين ما سماه الشارع

(۱) أما الصلاة فانعقد الإجماع القديم من السلف في تكفير تاركها تهاوناً، واختلفوا فيما سواها من الأركان، قال عبدالله بن شقيق العقيلي أحد التابعين: كان أصحاب محمد لله لا يرون شيئاً من الأعمال تركه كفر غير الصلاة. رواه الترمذي في «باب ما جاء في ترك الصلاة» من «كتاب الإيمان» من «جامعه»(۲۲۲۲)، وابن نصر في «تعظيم قدر الصلاة» (٩٤٧)، والحاكم في «المستدرك» (٨٤/١).

وعن أيوب السختياني قال: ترك الصلاة كفر لا يختلف فيه. رواه ابن نصر في «تعظيم قدر الصلاة» (٩٧٨.

وذكر ابن نصر أيضاً (٩٩٠) عن إسحاق بن راهويه أنه قال: قد صح عن رسول الله على أن تارك الصلاة كافر، وكذلك كان رأى أهل العلم من لدن النبي الله يومنا هذا أن تارك الصلاة عمداً من غير عذر حتى يذهب وقتها كافر وذهاب الوقت أن يؤخر الظهر إلى غروب الشمس والمغرب إلى طلوع الفجر.

وذكر أيضاً (٩٨٢) عن إسماعيل بن سعيد، قال: سألت أحمد بن حنبل، عن من ترك الصلاة متعمداً؟ قال: لا يكفر أحد بذنب إلا تارك الصلاة عمداً، فإن ترك صلاة إلى أن يدخل وقت صلاة أخرى يستتاب ثلاثاً.اه.

ثم حصل الخلاف بعد الصدر الأول، قال البغوي في «شرح السنة» (١٧٩/٢): اختلف أهل العلم في تكفير تارك الصلاة المفروضة عمداً، فذهب إبراهيم النخعي، وابن المبارك، وأحمد، وإسحاق إلى تكفيره، قال عمر: لا حظ في الإسلام لمن ترك الصلاة. قال ابن مسعود: تركها كفر. قال عبدالله بن شقيق: كان أصحاب محمد على لا يرون شيئاً من الأعمال تركه كفر غير الصلاة.

وذهب الآخرون إلى أنه لا يكفر وحملوا الحديث على ترك الجحود، وعلى الزجر والوعيد. وقال حماد بن زيد، ومكحول، ومالك، والشافعي: تارك الصلاة يقتل كالمرتد، ولا يخرج به عن الدين، قال أصحاب الرأي: لا يقتل، بل يحبس ويضرب حتى يصلي، كما لا يقتل تارك الصوم والزكاة والحج.اه.

كفراً، وما لم يسمه، هذا ما عليه أهل الأثر المتمسكون بسنة رسول الله عليه وأدلته مبسوطة في أماكنها... إلى آخر رسالته وقد تقدم أكثر مضمونها في كلام العلامة ابن القيم فإنه منقول عنه.

#### • الفائدة الثالثة:

قال الشيخ عبداللطيف بن عبدالرحمن بن حسن آل الشيخ أيضاً (١):

# لِنْ مِلْ ٱللَّهِ ٱلرَّحِيْرِ ٱلرَّحِيْرِ

مِن عبداللطيف بن عبدالرحمٰن بن حسن، إلى الابن المكرم النجيب إبراهيم بن عبدالملك (٢) \_ سلمه الله ورحم أباه وزينه بزينة خاصته وأوليائه آمين \_: سلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

أما بعد: فأحمدُ إليك اللهَ الذي لا إله إلا هو وهو للحمد أهلٌ، وهو على كل شيء قدير، والخطُّ<sup>(٣)</sup> قد وصل، وقد سألتَ فيه عن خمس مسائل:

أولاها: قولك: إنه قد وقع من بعض الإخوان تكفير مَن أحب انتصار آل شامر (٤) على المسلمين، وفرح بذبحهم هل له مستند في ذلك أم ٧؟

الجواب: إني لا أعلم مستنداً لهذا القول<sup>(٥)</sup>، والتجاسر على تكفير من ظاهرُه الإسلامُ مِن غيرِ مستَندٍ شرعيٍّ، ولا برهان مرضيٍّ، يخالف ما عليه أئمة العلم من أهل السنة والجماعة.

<sup>(</sup>١) مجموعة الرسائل والمسائل النجدية (٣٠/٢).

<sup>(</sup>٢) هو تلميذه وابن عمه، إبراهيم بن عبدالملك بن حسين بن الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمهم الله.

<sup>(</sup>٣) أي الكتاب.

<sup>(</sup>٤) قبيلة من قبائل العجمان في شرق الجزيرة العربية.

<sup>(</sup>٥) يعني التكفير بمجرد ذلك الفرح.

وهذه الطريقة هي طريقة أهل البدع والضلال (١)، ومَن عدِمَ الخشيةَ والتقوى فيما يصدر عنه من الأقوال والأفعال.

والفرحُ بمثل هذه القضية قد يكون له أسباب متعددة (٢)، لا سيما وقد كثر الهرج، وخاضت الأمة في الأموال والدماء، واشتد الكرب والبلاء، وخفي الحق والهدى، وفشى الجهل والهوى، وكثر الخوض والردى، وغلب الطغيان والعمى، وقل المتمسك بالكتاب والسنة، بل قل من يعرفهما، ويدري حدود ما أنزل الله من الأحكام الشرعية، كالإسلام والإيمان والكفر والشرك والنفاق ونحوها.

وقد جاء في الحديث: «من قال لأخيه: يا كافر، فقد باء بها أحدهما» (٣)؛ فإطلاق القول بالتكفير والحالة هذه، دليل على جهل المكفر وعدم علمه بمدارك الأحكام.

وقد تأول أهل العلم ما ورد من إطلاق الكفر على بعض المعاصي، كما في حديث: «سباب المسلم فسوق وقتاله كفر» (أ)، وحديث: «لا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض» ( $^{(0)}$ )، وحديث: «لا ترغبوا عن آبائكم» فإنه كفر بكم أن ترغبوا عن آبائكم» ( $^{(1)}$ )، فهذا ونحوه تأولوه على أنه كفر عملي، ليس كالكفر الاعتقادي الذي ينقل عن الملة، كما جزم به العلامة ابن القيم وغيره من المحققين ( $^{(V)}$ )، هذا مع أنه باشره عمل وفرح ( $^{(N)}$ )، وأطلق عليه الشارع هذا الوصف، فكيف بمجرد الفرح؟ وذكر

<sup>(</sup>١) يعني الخوارج.

<sup>(</sup>٢) هذا هو الفقه عن الله وفي دينه، أن يراعي المفتي الواقع والحال.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٦١٠٤)، ومسلم (٦٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري(٤٨)، ومسلم (٦٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (١٢١)، ومسلم (٦٥).

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٦٨٣٠).

<sup>(</sup>V) كما تقدم عنه النقل سابقاً من «كتاب الصلاة».

<sup>(</sup>٨) أي باشر تلك الأفعال بفرح بها.

عن الإمام أحمد أنه قال: أمرُّوا هذه النصوص كما جاءت، ولا تعرضوا لتفسيرها (١). وقد ذكر شيخ الإسلام في «الفتاوى المصرية» أن السلف متفقون على عدم تكفير البغاة (٢)، فكيف بمجرد الفرح!.

وقد قابل هذا الصنف من الإخوان قوم كفروا أهل العارض أو جمهورهم في هذه الفتنة! واشتُهر عن بعضهم أنه تلا ـ عند سماع وقعة آل شامر ـ قوله تعالى: ﴿وَلِلْكَفِرِينَ أَمْثَلُهَا (نَا) ﴿ ""! ، وعللوا بأشياء متعددة من فرح ومكاتبة وموالاة، وغير ذلك، والفريقان ليس لهم لسان صدق، ولا هدى ولا كتاب منير.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَالله : لا بد للمتكلم في هذه المباحث ونحوها أن يكون معه أصول كلية، يرد إليها الجزئيات، ليتكلم بعلم وعدل، ثم يعرف الجزئيات كيف وقعت، وإلا فيقع في كذب وجهل في الجزئيات، وجهل وظلم في الكليات (٤). وأطال الكلام في الفرق بين المتأول والمتعمد، ومن قامت عليه الحجة وزالت عنه الشبهة، والمخطئ الذي التبس عليه الأمر، وخفى عليه الحكم، وقرر مذهب على بن أبي طالب في

<sup>(</sup>١) انظر ما تقدم في أول القاعدة الخامسة.

<sup>(</sup>٢) قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَثَلَّلْهُ: وقد اختلف السلف في كفر الخوارج على قولين، وتنازع الفقهاء في كفر مانع الزكاة المقاتل عليها على قولين هما روايتان عن أحمد كالروايتين في تكفير الخوارج وأما أهل البغي المجرد فلا يكفرون اتفاقاً.اهـ. «مختصر الفتاوى المصرية» لابن تيمية (ص/٤٣٥ ـ ت: الشيخ عبدالمجيد سليم، ط: دار الجيل) و(ص/٤٩٠ ـ ت: الشيخ محمد حامد الفقي).

<sup>(</sup>٣) سورة محمد ﷺ: ١٠.

<sup>(</sup>٤) منهاج السنة النبوية (٨٣/٥ ـ ١٢٥) ومثله في «مجموع الفتاوى» (٢٠٣/١٩)، قال: ونحن نذكر قاعدة جامعة في هذا الباب لهم ولسائر الأمة فنقول: لا بد أن يكون مع الإنسان أصول كلية يرد إليها الجزئيات ليتكلم بعلم وعدل ثم يعرف الجزئيات كيف وقعت وإلا فيبقى في كذب وجهل في الجزئيات وجهل وظلم في الكليات فيتولد فساد عظيم فنقول الناس قد تكلموا في تصويب المجتهدين وتخطئتهم وتأثيمهم وعدم تأثيمهم في مسائل الفروع والأصول ونحن نذكر أصولاً جامعة نافعة...إلخ.

عدم تكفير الخوارج المقاتلين له المكفرين له ولعثمان، ولمن والاهما \_ قال: ونقل قول علي \_ قال على الخوارج أكفار هم؟ قال: من الكفر فروا(١).

وقوله: إن لكم علينا أن لا نقاتلكم حتى تبدءونا بالقتال، ولا نمنعكم مساجد الله، ولا نمنعكم حقا هو لكم في مال الله، ومع هذا هم مصرحون بتكفيره، مقاتلون له، مستحلون لدمه، فكيف بمجرد الفرح؟ وقد ذكر في «الزواجر» $^{(7)}$  أن الفرح بمثل هذه المعاصي من المحرمات ولم يقل: إنه كفر.

ثم اعلم أن الفتنة في هذا الزمان بالبادية والبغاة وبالعساكر الطغاة، فتنة عمياء صماء، عم شرها وطار شررها، ووصل لهيبها إلى العذارى في خدورهن، والعواتق وسط بيوتهن، ولم يتخلص منها إلا من سبقت له الحسنى، وكان له نصيب وافر من نور الوحي والنور الأول يوم خلق الله الخلق في ظلمة، وألقى عليهم من نوره، وما أعز من يعرف هذا الصنف، بل ما أعز من لا يعاديهم ويرميهم بالعظائم؟.

وأكثر الناس كما وصفهم على بن أبي طالب \_ ره فيما رواه

<sup>(</sup>۱) في ثبوت هذا عن علي نظر! ذكره جماعة من العلماء معلقاً ولم يسندوه! بل شكك في ثبوته الحافظان ابن عبدالبر وابن حجر رحمهما الله، قال أبو عمر ابن عبدالبر في «التمهيد» (٣٣٥/٢٣): وروى حكيم بن جابر وطارق بن شهاب والحسن وغيرهم عن علي ـ بمعنى واحد \_ أنه سئل عن أهل النهروان أكفار هم؟ قال من الكفر فروا، قيل: فمنافقون هم؟ قال: إن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلاً، قيل: فما هم قال: قوم أصابتهم فتنة فعموا فيها وصموا، وبغوا علينا وحاربونا وقاتلونا فقتلناهم. وروي عنه أن هذا القول كان منه في أصحاب الجمل والله أعلم.

وقال ابن حجر في «فتح الباري» (٣٠١/١٢): وهذا إن ثبت عن علي حمل على أنه لم يكن اطَّلَع على معتقدهم الذي أوجب تكفيرهم عند من كفرهم.اه.

<sup>(</sup>٢) يعني «كتاب الزواجر عن اقتراف الكبائر»، لأبي العباس أحمد بن حجر الهيتمي المكي، ت ٩٧٣هـ انظر (١٩٨/٢ ـ ط: الحلبي، مع كتاب «الإعلام بقواطع الإسلام»).

كميل بن زياد \_: لم يستضيئوا بنور العلم، ولم يلجئوا إلى ركن وثيق (١)، ومجرد الانتساب إلى الإيمان والإخوان والتزيي بزي أهل العلم والإيمان، مع فقد الحقيقة لا يجدي.

والناس مشتبهون في إيرادهم وتفاضل الأقوام في الإصدار (٢). اهـ

#### الفائدة الرابعة: في ذكر سبب ظهور هذا الفكر الخارجي في الناس

إن من أظهر الأسباب في ظهور فكر التكفير الغالي هو الغلو والإعراض عن العلم، والإعراض عن الأخذ عن العلماء، والاغترار بالنفس وما ابتلي به كثير من الشباب من الاعتماد على الذات في طلب العلم من الكتب، وهجر العلماء بحجة أنهم يفهمون الكتب وليسوا بحاجة للعلماء! أو أن العلماء مداهنون! مما أورث هؤلاء الشباب الغلو والانحراف، وقد حذر من هذا النهج علماء الدعوة السلفية لمّا ظهرت بوادره في وقتهم، من لدن عصر الصحابة إلى عهدنا هذا.

قال الشيخ عبدالرحمٰن بن حسن في ذكر طائفة من أهل التكفير، في كتاب أرسله لبعض الناس $^{(n)}$ :

وأما الأفغانية الذين جاءوا ووصلوا إلى جهتكم فهم أهل تشديد وغلو مع جهل كثيف، أشبهوا الخوارج الذين كفروا أصحاب رسول الله على وقد أخبر النبى على بمروقهم وأمر أصحابه بقتلهم (٤)، ولهم عبادة وزهد ولكنهم

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم في «الحلية» (۷۹/۱ - ۸۰)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» (۲۹/۱ - ۰۵)، والنهرواني في «الجليس الصالح» (۳۳۱/۳)، والشجري في «أماليه» (۱۲/۱)، والمزي في «تهذيب الكمال» والذهبي في «تذكرة الحفاظ» (۱۱/۱)، وذكره ابن عبدالبر في «جامع بيان العلم وفضله» (۲۹/۱) وشرحه شرحاً مبسوطاً العلامة ابن القيم في «إعلام الموقعين» (۱۲۳/۱) وفي «مفتاح دار السعادة» (۲۰۳/۱ - ٤٠٥).

<sup>(</sup>۲) البيت لأبي الحسن التهانمي ت817هـ، انظر «ديوانه» (<math>-0/717 ط: د. محمد الربيع).

<sup>(</sup>٣) مجموعة الرسائل والمسائل النجدية (٣٤٦/١ ـ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٤) والأحاديث في ذلك كثيرة متواترة منها حديث أبي سعيد الخدري، ١٠٠٥ قال: بينما=

أخطأوا في فهم الكتاب والسنة، واستغنوا بجهلهم عن أن يأخذوا العلم من أصحاب رسول الله على كما قال العلامة ابن القيم كَالله على الله على الله على الله العلامة ابن القيم كَالله على الله على الله على الله العلامة ابن القيم كَالله على الله الله على اله

= نحن عند رسول الله على وهو يقسم قسماً أتاه ذو الخويصرة، فقال يا رسول الله: اعدل فقال: «ويلك، ومن يعدل إذا لم أعدل قد خبت وخسرت إن لم أكن أعدل» فقال عمر: يا رسول الله ائذن لي فيه فأضرب عنقه، فقال: «دعه فإن له أصحاباً يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم يقرؤون القرآن لا يجاوز تراقيهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية ينظر إلى نصله فلا يوجد فيه شيء ثم ينظر إلى رصافه فما يوجد فيه شيء ثم ينظر إلى نضيه \_ وهو قدحه \_ فلا يوجد فيه شيء ثم ينظر إلى قذذه فلا يوجد فيه شيء قد سبق الفرث والدم آيتهم رجل أسود إحدى عضديه مثل ثدي المرأة، أو مثل البضعة تدردر ويخرجون على حين فرقة من الناس». وفي رواية: ثم نظر إليه وهو مقف فقال: «إنه يخرج من ضئضيء هذا قوم يتلون كتاب الله رطباً لا يجاوز حناجرهم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية، وأظنه قال: لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل ثمود».

قال أبو سعيد: أشهد سمعت من النبي على وأشهد أن علياً قتلهم وأنا معه جيء بالرجل على النعت الذي نعته النبي على قال: فنزلت فيه ﴿وَمِنْهُم مَن يَلْمِزُكَ فِي الصَدَقَتِ».

أخرجه البخاري (۳۲۱۰، ۳۳۱۱، ۳۳۲، ۲۹۳۳، ۲۹۳۳) ومسلم (۱۰۲٤).

وعن علي، ﷺ: إذا حدثتكم عن رسول الله ﷺ فلأن أخر من السماء أحب إلي من أن أكذب عليه، وإذا حدثتكم فيما بيني وبينكم فإن الحرب خدعة سمعت رسول الله ﷺ يقول: «يأتي في آخر الزمان قوم حدثاء الأسنان سفهاء الأحلام يقولون من خير قول البرية يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية لا يجاوز إيمانهم حناجرهم فأينما لقيتموهم فاقتلوهم فإن قتلهم أجر لمن قتلهم يوم القيامة». أخرجه البخاري (٣٦١١)،

وعن عبيدالله بن أبي رافع مولى رسول الله على أن الحرورية لما خرجت وهو مع علي بن أبي طالب شه قالوا: لا حكم إلا لله ، قال علي: كلمة حق أريد بها باطل إن رسول الله على وصف ناساً إني لأعرف صفتهم في هؤلاء: «يقولون الحق بالسنتهم لا يجوز هذا منهم (وأشار إلى حلقه) من أبغض خلق الله إليه منهم أسود إحدى يديه طبى شاة أو حلمة ثدي الله قتلهم علي بن أبي طالب الله قال: انظروا فنظروا فلم يجدوا شيئاً فقال: ارجعوا فوالله ما كَذَبتُ ولا كُذِبتُ مرتين أو ثلاثاً، ثم وجدوه في خربة فأتوا به حتى وضعوه بين يديه، قال عبيدالله: وأنا حاضر ذلك من أمرهم وقول على فيهم. أخرجه مسلم (١٠٦٦).

ولهم نصوص قصَّروا في فهمها فأُتُوا من التقصير في العرفان(١١)

وقد ناظر ابن عباس شه أهل النهروان فرجع بعضهم إلى الحق واستمر بعضهم على الباطل(٢)، حتى قتلهم على قه بالنهروان،

= وعن عبدالله بن عمر \_ وذكر الحرورية \_ فقال: قال النبي على: «يمرقون من الإسلام مروق السهم من الرمية». أخرجه البخاري (٦٩٣٢).

وعن يسير بن عمرو، قال: قلت لسهل بن حنيف هل سمعت النبي على يقول في الخوارج شيئاً قال: سمعته يقول ـ وأهوى بيده قبل العراق ـ «يخرج منه قوم يقرؤون المقرآن لا يجاوز تراقيهم يمرقون من الإسلام مروق السهم من الرمية». أخرجه البخاري (٦٩٣٤)، ومسلم (١٠٦٨).

وعن جابر بن عبدالله قال: أتي رجل رسول الله على بالجعرانة منصرفه من حنين وفي ثوب بلال فضة ورسول الله على يقبض منها يعطى الناس فقال يا محمد اعدل، قال: «ويلك ومن يعدل إذا لم أكن أعدل؟ لقد خِبتَ وخسرتَ إن لم أكن أعدل»، فقال عمر بن الخطاب على: دعني يا رسول الله فأقتل هذا المنافق، فقال: «معاذ الله أن يتحدث الناس أني أقتل أصحابي إن هذا وأصحابه يقرأون القرآن لا يجاوز حناجرهم يمرقون منه كما يمرق السهم من الرمية» أخرجه مسلم المربية، أنه المربية، أخرجه مسلم المربية المربية الله المربية المرب

وعن عبدالله بن الصامت عن أبي ذر قال: قال رسول الله على: "إن بعدي من أمتي (أو سيكون بعدي من أمتي) قوم يقرأون القرآن لا يجاوز حلاقيمهم يخرجون من الدين كما يخرج السهم من الرمية ثم لا يعودون فيه هم شر الخلق والخليقة»، فقال ابن الصامت فالقيت رافع بن عمرو الغفاري أخا الحكم الغفاري قلت: ما حديث سمعته من أبي ذر كذا وكذا؟ فذكرت له هذا الحديث فقال وأنا سمعته من رسول الله على. أخرجه مسلم (١٠٦٧).

(۱) قاله في «النونية الكافية الشافية في اعتقاد الفرقة الناجية» (ص: ١٣٨) قال:

مَن لي بشبهِ خوارجِ قد كفروا
ولهم نصوص قصروا في فهمها فأتوا من التقصير في العرفان
وخصومنا قد كفرونا بالذي هو غاية التوحيد والإيمان.

(٢) عن عبدالله بن شداد، قال: فإن علياً لما كاتب معاوية، وحكم الحكمين، خرج عليه ثمانية آلاف من قراء الناس، فنزلوا بأرض يقال لها: حروراء، من جانب الكوفة، وإنهم عتبوا عليه فقالوا: انسلخت من قميص ألبسكه الله تعالى، واسم سماك الله تعالى به، ثم انطلقت فحكمت في دين الله، فلا حكم إلا لله تعالى. فلما أن بلغ عليًا ما عتبوا عليه، وفارقوه عليه، فأمر مؤذنا فأذن: أن لا يدخل على أمير المؤمنين عليًا ما عتبوا عليه، وفارقوه عليه، فأمر مؤذنا فأذن: أن لا يدخل على أمير المؤمنين

 إلا رجل قد حمل القرآن. فلما أن امتلات الدار من قراء الناس، دعا بمصحف إمام عظيم، فوضعه بين يديه، فجعل يصكه بيده ويقول: أيها المصحف، حدث الناس، فناداه الناس فقالوا: يا أمير المؤمنين، ما تسأل عنه إنما هو مداد في ورق، ونحن نتكلم بما روينا منه، فماذا تريد؟ قال: أصحابكم هؤلاء الذين خرجوا، بيني وبينهم كتاب الله عَجْكِيٌّ، يقول الله تعالى في كتابه في امرأة ورجل: ﴿وَإِنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهُمَا فَأَبْعَثُواْ حَكُمًا مِّنْ أَهْلِهِ، وَحَكُمًا مِّنْ أَهْلِهَا ۚ إِن يُرِيدَآ إِصْلَحَا يُوفِيقِ ٱللَّهُ بَيْنَهُمَأَ ﴾ فـأمـة محمد ﷺ أعظم دماً وحرمة من امرأة ورجل ونقموا على أن كاتبت معاوية: كتب على بن أبي طالب، وقد جاءنا سهيل بن عمرو، ونحن مع رسول الله ﷺ بالحديبية، حين صالح قومه قريشاً، فكتب رسول الله ﷺ: «بسم الله الرحمٰن الرحيم». فقال: سهيل لا تكتب: بسم الله الرحمٰن الرحيم. فقال: «كيف نكتب؟» فقال: اكتب باسمك اللهم، فقال رسول الله عليه: «فاكتب: محمد رسول الله فقال: لو أعلم أنك رسول الله لم أخالفك. فكتب: هذا ما صالح محمد بن عبدالله قريشاً. يقول: الله تعالى في كتابه: ﴿ لَّقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ أَللَّهِ أَشَوَةٌ حَسَنَةٌ لِّمَن كَانَ يَرْجُوا أللَّهَ وَٱلْيَوْمَ ٱلْأُخِرَ ﴾ فبعث إليهم على عبدالله بن عباس، فخرجت معه، حتى إذا توسطنا عسكرهم، قام ابن الكواء يخطب الناس، فقال: يا حملة القرآن، إن هذا عبدالله بن عباس، فمن لم يكن يعرفه فأنا أعرفه من كتاب الله ما يعرفه به، هذا ممن نزل فيه وفي قومه: ﴿بُلِّ هُرْ قَوْمٌ خَصِمُونَ﴾ فردوه إلى صاحبه، ولا تواضعوه كتاب الله. فقام خطباؤهم فقالوا: والله لنواضعنه كتاب الله، فإن جاء بحق نعرفه لنتبعنه، وإن جاء بباطل لنبكتنه بباطله. فواضعوا عبدالله الكتاب ثلاثة أيام، فرجع منهم أربعة آلاف كلهم تائب، فيهم ابن الكواء، حتى أدخلهم على على الكوفة. إلخ.. أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (٦٥٦)، وأبو يعلى (٤٧٤)، بسند حسن. وأخرجه عبدالرزاق في «المصنف»(١٨٦٧٨)، ويعقوب بن سفيان في «المعرفة والتاريخ» (٢٢/١)، والطبراني (١٠٥٩٨)، والحاكم (٢/١٥٠) عن ابن عباس: إنه لما اعتزلت الخوارج دخلوا دارا وهم ستة آلاف، وأجمعوا أن يخرجوا على على بن أبي طالب وأصحاب النبي على معه. قال: وكان لا يزال يجيء إنسان فيقول: يا أمير المؤمنين، إن القوم خارجون عليك ـ يعني علياً ـ فيقول: دعوهم، فإني لا أقاتلهم حتى يقاتلوني، وسوف يفعلون. فلما كان ذات يوم، أتيته قبل صلاة الظهر فقلت له: يا أمير المؤمنين، أبردنا بصلاة، لعلى أدخل على هؤلاء القوم فأكلمهم. فقال: إنى أخافهم عليك. فقلت: كلا، وكنت رجلا حسن الخلق لا أوذي أحداً، فأذن لي، فلبست حلة من أحسن ما يكون من اليمن، وترجلت، ودخلت عليهم نصف النهار، فدخلت على قوم لم أر قوماً قط أشد منهم اجتهاداً، جباههم قرحت من السجود، وأيديهم=

= كأنها ثفن الأبل (أي: ركبها الغليظة)، وعليهم قمص مرحضة (أي: مغسولة)، مشمرين مسهمة وجوههم (أي: متغيرة ألوانها) من السهر، فسلمت عليهم، فقالوا: مرحباً يا ابن عباس، ما جاء بك؟ قال: قلت: أتيتكم من عند المهاجرين والأنصار ومن عند صهر رسول الله على، وعليهم نزل القرآن، وهو أعلم بتأويله.

فقالت طائفة منهم: لا تخاصموا قريشاً فإن الله قال: ﴿ بَلَ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ [الزخرف: ٥٨]. فقال اثنان أو ثلاثة: لنكلمنه. فقلت لهم: ترى ما نقمتم على صهر رسول الله على والمهاجرين والأنصار، وعليهم نزل القرآن، وليس فيكم منهم أحد، وهم أعلم بتأويله منكم؟ قالوا: ثلاثاً. قلت: ماذا؟ قالوا: أما إحداهن: فإنه حكم الرجال في أمر الله على قال الله على ويوسف: ٤٠ و٢٧]، فما شأن الرجال والحكم بعد قول الله على فقلت: هذه واحدة، وماذا؟ قالوا: وأما الثانية: فإنه قاتل ولم يسب ولم يغنم، فلئن كانوا مؤمنين ما حل لنا قتالهم وسباهم. قلت: وماذا الثالثة؟

قالوا: إنه محا نفسه من أمير المؤمنين، إن لم يكن أمير المؤمنين، فإنه لأمير الكافرين. قلت: هل عندكم غير هذا؟ قالوا: كفانا هذا. قلت لهم: أما قولكم: حكم الرجال في أمر الله رهي أنا أقرأ عليكم في كتاب الله رهي ما ينقض قولكم، أنا من المرجعون؟

قالوا: نعم. قلت: فإن الله وَ لَيْ قد صيّر مِن حُكمه إلى الرجال في ربع درهم ثمن أرنب، وتلا هذه الآية: ﴿ يَا يُهُمُ الَّذِينَ ءَامَنُوا لاَ نَقْتُلُواْ الصّيّدَ وَاَنتُمْ حُرُمٌ ﴾ إلى آخر الآية [النساء: ٣٤]، فنشدتكم بالله، هل تعلمون حكم وحكمًا مِّن أَهْلِها أَه إلى آخر الآية [النساء: ٣٤]، فنشدتكم بالله، هل تعلمون حكم الرجال في إصلاح ذات بينهم، وحقن دمائهم، أفضل، أم حكمهم في أرنب وبضع امرأة؟ فأيهما ترون أفضل؟ قالوا: بل هذه. قال: خرجت من هذه؟ قالوا: نعم. المرأة؟ فأيهما ترون أفضل؟ قالوا: بل هذه. قال: خرجت من هذه؟ قالوا: نعم. ليست بأمنا، لقد خرجتم من الإسلام، ووالله لئن قلتم: نسبيها نستحل منها ما نستحل من عيرها، لقد خرجتم من الإسلام، فأنتم بين الضلالتين، إن الله عَلَى قال: ﴿ النّي أَلُولَ بِاللّهُ مِن أَنفُسِمٍ مُّ وَأَرْوَجُهُ أُم اللّهُ اللهُ الله الله الله من أمير خرجتم من الإسلام، فأنتم بين الضلالتين، إن الله عَلى قال: ﴿ النّي المؤمنين، فأنا آتيكم بمن ترضون: النبي على الحديبية، كاتب المشركين أبا طحمد رسول الله ما المشركون: والله لو نعلم أنك رسول الله ما قاتلناك. فقال محمد رسول الله ما قاتلناك. فقال المشركون: والله لو نعلم أنك رسول الله ما قاتلناك. فقال رسول الله ما قاتلناك عليه الما كاتب: هذا ما كاتب: هذا ما كاتب:

ففيهم المخدج الذي أخبر به النبي على فإذا كانت هذه الطائفة قد خرجت في عهد الخلفاء الراشدين فلا بد أن يكون لهم أشباه في هذه الأمة فاحذروهم.اهـ(١)

وقال الشيخ عبدالرحمٰن أيضاً (٢): وأما الأفغانيون الذين جاءوا فبلغنا أنهم يرون رأي الخوارج، معهم غلو، وقد شدد النبي على في الغلو، وأخبر عن الخوارج أنهم يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية، وأمر بقتلهم.

وسبب غلوهم: الجهل بما دل عليه الكتاب والسنة، فأداهم جهلهم وقصورهم في الفهم إلى أن كفروا أصحاب رسول الله على من السابقين الأولين، فإذا كان قد جرى في عهد النبوة من يطعن على رسول الله ويكفر أصحابه، فلا يبعد أن يجيء في آخر هذه الأمة من يقول بقولهم ويرى رأيهم اه.

ومن أسباب هذا الانحراف الاعتماد على الكتب دون مراجعة العلماء!

ولقد ابتلي علماء الدعوة السلفية بأناس من هذا القبيل المنحرف، فعالجوهم وناصحوهم ومن ذلك ما كتبه الشيخ سليمان بن سحمان كَظُلَّلُهُ في جواب سؤال ورد عليه (٣):

بسم الله الرحمٰن الرحيم، وبه نستعين، ولا حول ولا قوة إلا بالله،

<sup>=</sup> عليه محمد بن عبدالله»، فوالله لرسول الله على خير من علي، فقد محا نفسه. قال: فرجع منهم ألفان، وخرج سائرهم فقتلوا. انتهى. وقع عند عبدالرزاق والطبراني أن عدد الحرورية حين خرجوا كان أربعة وعشرين ألفاً، رجع منهم بعد مناظرة ابن عباس عشرون ألفاً، وبقى أربعة آلاف، فقتلوا.

<sup>(</sup>١) مجموعة الرسائل والمسائل النجدية (٣٤٦/١ ـ ٣٤٧).

<sup>(</sup>٢) مجموعة الرسائل والمسائل النجدية (٢/٣٧١ ـ ٣٧١).

<sup>(</sup>٣) منهاج أهل الحق والاتباع في مخالفة أهل الجهل والابتداع، لابن سحمان (ص/١١ وما بعدها). ط الشيخ عبدالسلام بن برجس كَظَّلَتْهُ.

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف المرسلين، نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد: فقد وصل إلى كتابك المشتمل على بعض المسائل التي قد أوضحناها لك في «إرشاد الطالب إلى أهم المطالب»، وذلك في شأن التكفير، وبينا لك فيه: أن المبادرة بالتكفير والتفسيق والهجر من غير اطلاع على كلام العلماء لا يتجاسر عليه إلا أهل البدع الذين مرقوا من الإسلام، ولم يحققوا تفاصيل ما في هذه المسائل المهمة العظام، مما قرروه وبينوه من الأحكام، وذكرنا فيه قول شيخ الإسلام ابن تيمية قدس الله روحه: إن من عيوب أهل البدع: تكفير بعضهم بعضاً، ومن ممادح أهل العلم: أنهم يخطئون ولا يكفرون. وقول الشافعي رحمه الله تعالى: لأن أتكلم في علم يقال لي فيه: أخطأت، أحب إلى من أن أتكلم في علم يقال لي فيه: كفرت.

إذا فهمت ذلك وتحققته فاعلم أن الكفر الذي يخرج من الإسلام ويصير به الإنسان كافراً هو: أن يكفر بما علم أن رسول الله ﷺ جاء به من عند الله جحوداً وعناداً، من أسماء الرب وصفاته، وأفعاله وأحكامه، التي أصلها توحيده وحده لا شريك له، وهذا مضاد للإيمان من كل وجه؛ وقد قال ابن القيم رحمه الله تعالى:

فالكفر ليس سوى العناد ورد ما جاء الرسول به لقول فلان

إلى أن قال:

لعلى طريق العفو والغفران تحكيم هذا الوحى والقرآن لا كان ذاك بمنة الرحمن

والله ما خوفي الذنوب فإنها لكنما أخشى انسلاخ القلب عن ورضا بآرآء الرجال وخرصها

وإنما قدمت لك هذه المقدمة لتعلم أن كثيراً من المتدينين في هذا الزمان لا يعرفون الكفر الذي يخرج عن الملة، والكفر الذي لا يخرج من الملة، خصوصاً من ينتسب إلى العلم والمعرفة منهم ممن يذهب إلى البادية، يدعوهم إلى الله وهو لا يعرف تفاصيل ما قرره العلماء وأوضحوه في مسائل التكفير، وما يخرج من الملة، وما لا يخرج من الملة.

وكذلك مسألة الهجرة وأحكامها، ومسألة الهجر وما يترتب عليه من المصالح والمفاسد. ويستدلون على ما ذكروه بكلام بعض العلماء في مسألة التكفير في الأمور الظاهرة الجلية التي لا يمكن أحدٌ جهلها، ولا يعذر بذلك، مثل الأمر بعبادة الله وحده لا شريك له وترك عبادة ما سواه، مما قد كان يعلم بالضرورة من دين الإسلام أن الرسول على قد جاء به، فيستدلون بذلك على بعض المسائل الخفية التي قد يخفى دليلها من الكتاب والسنة على كثير من البرية، وذلك بمجرد ظنونهم وآرائهم القاصرة، وأفهامهم الخاسرة.

وهذه المسائل الخفية لا يكفر بها من فعلها أو قالها ـ على أصح قولى العلماء ـ حتى تقوم عليه الحجة الرسالية.

فإذا تبين لك ما قد قدمت لك: انزاحت عنك شبهات كثيرة مما قد تعرض في هذا المقام، ويتكلم فيه من لا معرفة عنده بأحكام الإسلام ومدارك الأحكام، والله المستعان.

قال السائل: هنا مسألة وهي ذات أنواع وهي التي أخذ بها هؤلاء المتدينون من البدو، وهي أن من يقرأ عليهم بعض عبارات الشيخ محمد بن عبدالوهاب رحمه الله تعالى في البدو مثل الموضع السادس من السيرة، وما ذكر عن الأعرابي الذي يشهد أنه هو وسائر البدو كفار، وأن المطوّع الذي ما يكفر البدو كافر، وأمثال ذلك، فإذا قرأه عليهم، قالوا: نعم هذا قول الشيخ كَظُرُللُهُ في البدو، والمشايخ اليوم يقولون، ويقولون ويقولون عليهم يقولون ويقولون المناع المن

والجواب: ومن الله أستمد الصواب: أن نقول: قد بينا في أن هؤلاء الذين يذهبون إلى البادية ويدْعونهم إلى الله، لا يعرفون تفاصيل ما قرره العلماء وأوضحوه في مسائل التكفير، بل يقولون بآرائهم الفاسدة وأفهامهم القاصرة الخاسرة، لعدم علمهم ومعرفتهم لمواقع الخطاب، وأحوال الناس

<sup>(</sup>١) يعنى: أن العلماء لا يكفرون البدو!.

ومراتبهم في الإسلام في الأحوال والأزمان، وإذا كان ذلك معلوماً مشهوراً من أحوالهم وأقوالهم تعين أن نبين لك خطأهم وقلة معرفتهم بما كان عليه أهل نجد حاضرتهم وباديتهم قبل ظهور نور هذه الدعوة الإسلامية التي مَنَّ اللهُ بإظهارها على يد شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب رحمه الله تعالى.

إلى أن قال:

فمن زعم أن حال الأعراب بعد ما دخلوا في دين الإسلام والتزموا شرائعه العظام، هي حالهم قبل أن يدخلوا فيه من الكفر بالله والإشراك به وأن هذا وصف قائم بهم لا ينفك عنهم، وأنهم على الحالة الأولى، فقد أعظم الفرية على الله وعلى المسلمين ونسبهم إلى ما هم بريئون منه...

وبهذا التفصيل يزول الإشكال عمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد، وكان غاية أمره ونهاية مقصوده طلب الحق.

فإذا تبين لك هذا فيقال لهؤلاء الجهلة الصعافقة الحمقى، الذين لا علم لهم ولا معرفة لديهم بحقائق الأمور ومدارك الأحكام، الذين يقرؤن على الناس كلام شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب، وهم لا يفهمون مواقع الخطاب، وتوقيع الأمور على ما هي عليه حيث يقول قائلهم: نعم، هذا قول الشيخ في البدو والمشايخ اليوم يقولون، ويقولون!

فيقال لهم: إن كلام الشيخ الذي تقرءونه على الناس في قوم كفار، ليس معهم من الإسلام شيءٌ، وذلك قبل أن يدخلوا في الإسلام ويلتزموا شرائعه وينقادوا لأوامره، وينزجروا عن زواجره ونواهيه، وأما بعد دخولهم في الإسلام فلا يقول ذلك فيهم إلا من هو أضل من حمار أهله، وأقلهم ديناً وورعاً، ومقالته هذه أخبث من مقالة الخوارج الذين يكفرون بالذنوب وهؤلاء يكفرونهم بمحض الإسلام (١)!

<sup>(</sup>۱) والبدو الذين في وقت الشيخ محمد بن عبد الوهاب ينكرون الضروريات الكبرى من الإسلام ويقاتلون عليها، قال الشيخ محمد بن عبدالوهاب في السيرة: إن العلماء في زماننا، يقولون: من قال: لا إله إلا الله فهو المسلم، حرام المال والدم، لا يكفر،

أما عَلِمَ هؤلاءِ المساكينُ أن الإسلام يجب ما قبله، وأن الهجرة تهدم ما قبلها بنص رسول الله عليها (١).

وأما قوله: والمشايخ اليوم يقولون ويقولون!

فالجواب: أن نقول: نعم المشايخ اليوم يقولون: لا نكفر من ظاهره الإسلام، ولا يطلقون الكفر على جميع أهل البادية، الذين هم بين أظهر أهل الإسلام . . .

إلى أن قال:

ومن لم يسلك طريقة المشايخ في هذه المسائل، سلك \_ ولا بد \_ طريقة الخوارج، الذين يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية ثم لا يعودون إليه.

فإنهم ـ ولله الحمد ـ كانوا وسطاً بين طرفين، وعلى هدى بين ضلالتين.

وقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية ـ قدس الله روحه ـ: وليعلم أن المؤمن تجب موالاته وإن ظلمك واعتدى عليك، والكافر تجب معاداته

<sup>=</sup> ولا يقاتل، حتى إنهم يصرحون بذلك في البدو، الذين يكذبون بالبعث، وينكرون الشرائع كلها، ويزعمون أن شرعهم الباطل هو حق الله، ولو يطلب أحد منهم خصمه أن يخاصمه عند شرع الله، لعدوه من أكبر المنكرات. ومن حيث الجملة: إنهم يكفرون بالقرآن من أوله إلى آخره، ويكفرون بدين الرسول كله، مع إقرارهم بذلك، وإقرارهم أن شرعهم أحدثه آباؤهم لهم، كفر بشرع الله؛ وعلماء الوقت يعترفون بهذا كله، ويقولون: ما فيهم من الإسلام شعرة، لكن من قال: لا إله إلا الله، فهو المسلم، حرام المال والدم، ولو كان ما معه من الإسلام شعرة.اه انظر «الدرر السنية» (١٢/ ٣٨٥ ـ ٣٨٦).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۱۷۷۷، ۱۷۷۸، ۱۷۷۸، ۱۷۸۱)، ومسلم (۱۲۱)، والحاكم (۱۲۸۳ ـ ۲۹۸ و ٤٥٤)، والبيهقي في «السنن» (۱۲۳۹)، وفي «الدلائل» (۱۲۳/۶ ـ ۳٤۸). مطولاً ومختصراً عن عمرو بن العاص ... ولفظ رواية مسلم: قال: «أما علمت أن الإسلام يهدم ما كان قبلها؟ وأن الهجرة تهدم ما كان قبلها؟ وأن الحج يهدم ما كان قبله».

وإن أعطاك وأحسن إليك؛ فإن الله \_ سبحانه وتعالى \_ بعث الرسل، وأنزل الكتب ليكون الدين كله لله، فيكون الحب له ولأوليائه، والبغض لأعدائه، والإكرام لأوليائه، والإهانة لأعدائه، والثواب لأوليائه، والعقاب لأعدائه، فإذا اجتمع في الرجل الواحد خير وشر، وبر وفجور، وطاعة ومعصية، وسنة وبدعة: استحق من الموالاة والثواب بقدر ما فيه من الخير، واستحق من المعاداة والعقاب بحسب ما فيه من الشر، فيجتمع في الشخص الواحد موجبا الإكرام والإهانة، فيجتمع له من هذا وهذا، كاللص الفقير تقطع يده لسرقته، ويعطى ما يكفيه من بيت المال لحاجته.

هذا هو الأصل الذي اتفق عليه أهل السنة والجماعة، وخالفهم الخوارج والمعتزلة ومن وافقهم عليه، فلم يجعلوا الناس إلا مستحقاً للثواب فقط، أو مستحقاً للعقاب فقط. وأهل السنة يقولون: إن الله يعذب بالنار من أهل الكبائر من يعذبه، ثم يخرجهم منها بشفاعة من يأذن له في الشفاعة وبفضله ورحمته، كما استفاضت بذلك السنة عن رسول الله والله أعلم. انتهى (١).

وقال \_ وَعَلَيْ اللهُ \_ في موضع آخر: ومن سلك طريق الاعتدال عظم من يستحق التعظيم وأحبه ووالاه، وأعطى الحق حقه، فيعظم الحق، ويرحم الخلق، ويعلم أن الرجل الواحد يكون له حسنات وسيئات فيحمد ويذم، ويثاب ويعاقب، ويحب من وجه ويبغض من وجه آخر، هذا هو مذهب أهل السنة والجماعة، خلافاً للخوارج والمعتزلة ومن وافقهم كما بسط هذا في موضعه والله أعلم. انتهى (٢).

فانظر \_ رحمك الله \_ إلى ما قرره شيخ الإسلام في مسألة الهجر: أن الرجل الواحد قد يجتمع فيه خير وشر، وبر وفجور، وطاعة ومعصية، وسنة وبدعة، فيستحق من الموالاة والثواب والعقاب بقدر ما فيه من

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۲۸/۲۸).

<sup>(</sup>۲) منهاج السنة النبوية (٤/٣٤٥).

الخير، ويستحق من المعاداة والعقاب بحسب ما فيه من الشر، فيجتمع في الشخص الواحد موجبا الإكرام والإهانة، إلى آخر كلامه، فمن أهمل هذا ولم يراع حقوق المسلم التي يستحق بها الموالاة والثواب بقدر ما فيه من الخير، وكذلك يراعي ما فيه من الشر والمعصية والفجور والبدعة وغير ذلك فيعامله بما يستحقه من المعاداة والعقاب بحسب ما فيه من الشر، فمن ترك هذا وأهمله سلك مسلك أهل البدع المخالفين لأهل الإسلام ومن حذا حذوهم ولا بد.

وتأمل قوله: وهذا هو الأصل الذي اتفق عليه أهل السنة والجماعة، وخالفهم الخوارج والمعتزلة ومن وافقهم عليه، فلم يجعلوا الناس إلا مستحقاً للثواب أو مستحقاً للعقاب فقط. فإن هذا مخالف لما قاله أهل السنة والجماعة.

ثم انظر إلى ما يقوله هؤلاء المخالفون للمشايخ، هل هم متبعون لما عليه أهل السنة والجماعة، أو متبعون لمن خالفهم، يتبين لك خطأهم فيما ينقلونه وهم لا يعرفون معناه وما يراد به، بل يحكمون على أقوال أهل العلم بمجرد آرائهم وأفهامهم القاصرة؛ وما أحسن ما قال القائل:

يقولون أشياء ولا يعرفونها وإن قيل هاتوا حققوا لم يحققوا

فإن كان ما كان عليه المشايخ هو الحق والصواب الذي كان عليه أهل السنة والجماعة، فهو المطلوب وعليهم أن يرجعوا عما ارتكبوه من هذه الورطات المفضية بهم إلى المفاوز المهلكات، وإن لم يقبلوا ولم يرجعوا: قيل لهم: ﴿قُلُ هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ اللَّهُ مَا عَندَكُم مِنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُوهُ لَنَا اللَّهُ عَن اللَّهُ الظّنَ وَإِن أَنتُمْ إِلَّا تَخُرُصُونَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) البقرة: ١١١.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ١٤٨.

فإذا تقرر هذا وتبين لك أنهم لم يفهموا ما ذكره الشيخ محمد رحمه الله تعالى في الأعراب الذين كانوا في زمنه قبل أن يدخلوا في الإسلام، فالعجب كل العجب، ممن يصغي ويأخذ بأقوال أناس، ليسوا بعلماء ولا قرءوا على أحد من المشايخ، فيحسنون الظن بهم فيما يقولونه وينقلونه، ويسيئون الظن بمشايخ أهل الإسلام وعلمائهم، الذين هم أعلم منهم بكلام أهل العلم، وليس لهم غرض في الناس إلا هدايتهم وإرشادهم إلى الحق الذي كان عليه رسول الله على وأصحابه وسلف الأمة وأئمتها.

أما هؤلاء المتعالمون الجهال، فكثير منهم \_ خصوصاً من لم يتخرج على العلماء منهم \_ وإن دعوا الناس إلى الحق، فإنما يدعون إلى أنفسهم ليصرفوا وجوه الناس إليهم، طلباً للجاه والشرف والترؤس على الناس، فإذ سئلوا أفتوا بغير علم فضلوا وأضلوا! وقد قال بعض السلف: إن هذا العلم دين فانظروا عمن تأخذون دينكم (١). وقال بعض العلماء: إن من سعادة العجمي والعربي إذا أسلما أن يوفقا إلى صاحب سنة، ومن شقاوتهما أن يوفقا لصاحب بدعة، أو كما قال (٢).

### [معرفة صاحب السنة وعلامته]

ولكن الشأن كل الشأن في معرفة صاحب السنة ومعرفة صاحب البدعة، فأما صاحب السنة فمن علاماته التي يعرف بها: الأخذ بكتاب الله وسنة رسول الله على في الأقوال والأعمال والهدي والسمت، ويأخذ بأقوال أصحاب رسول الله على وأقوال التابعين ومن بعدهم من السلف الصالح

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في مقدمة «صحيحه» (۱۲/۱ ـ ط: عبدالباقي)، والترمذي في خاتمة «الشمائل» (۳۵۲ ـ مختصره)، والدارمي في «سننه» (٤٢٤) عن محمد بن سيرين بَكْٱللهُ

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه في أوائل هذا الكتاب في رسالة الشيخ عبداللطيف للخطيب. ص ١٣٩ ـ ١٢٠.

والأئمة المهتدين، ويعلم الناس أمر دينهم بالأهم فالأهم، ويربى بصغار العلم قبل كباره، ويسلك طريقة التيسير، كما قال تعالى: ﴿وَمَا أَنَا مِنَ النَّكَافِينَ (أَنَّ)، وقال عَلَى: ﴿إنما بعثتم ميسرين، ولم تبعثوا معسرين (٢)، وقال على: ﴿إياكم والغلو؛ فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو في الدين (٣)، وقال على لما جاء الحبشة يلعبون يوم العيد في المسجد قام ينظر إليهم، ثم قال: ﴿لتعلم يهود أن في ديننا فسحة؛ إني بعثت بحنيفية سمحة (٤)، ذكر هذا العماد ابن كثير - رحمه الله تعالى - في تفسيره على قوله تعالى: ﴿قُلُ إِنِّنِ هَدَنِي رَبِّ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ دِينًا قِيمًا مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُمْرِكِينَ (١٠)، إلى غير ذلك من الأمور التي يتصف بها أهل السنة والجماعة.

ومن ذلك: أن يكون الرجل عليماً فيما يأمر به، عليماً فيما ينهى عنه، حليماً فيما يأمر به، رفيقاً فيما يأمر به، رفيقاً فيما ينهى عنه.

## [علامات أهل البدع]

ومن علامات صاحب البدعة: التشديد، والغلظة، والغلو في الدين، ومجاوزة الحد في الأوامر والنواهي، وطلب ما يُعَنِّت الأمة ويشق عليهم ويحرجهم، ويضيق عليهم في أمر دينهم، وتكفيرهم بالذنوب والمعاصي، إلى غير ذلك مما هو مشهور مذكور من أحوال أهل البدع.

فهؤلاء هم الذين نخشى على من سلك طريقتهم أن يوقعوا من تدين

<sup>(</sup>۱) سورة ص: ۸٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٢٠، ٢١٢٨) عن أبي هريرة ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢١٥/١)، والنسائي (٢٦٨/٥)، وابن ماجه (٣٠٢٩)، والطبراني في الكبير (ج ١٦٨/٥)، والبيهقي (١٢٧/٥). وصححه الحاكم (٤٦٦/١) على شرط الشيخين، وابن حبان (٣٨٧١)، وابن الجارود (٤٧٣). عن ابن عباس .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٢٤٨٥٥)، والحميدي (٢٥٤) عن عائشة بسند حسن.

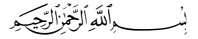
<sup>(</sup>٥) الأنعام: ١٦١.

من الأعراب ممن لم يتمكن من معرفة الدين وتفاصيل الأحكام فيما يخالف طريقة أهل السنة والجماعة من هذه البدع التي تقضي بهم إلى مجاوزة الحد في الأوامر والنواهي.

ولكن الله \_ وله الحمد والمنة \_ قد من على كثير من الإخوان بمعرفة هذا الدين وقبوله والانقياد له وترك ما كانوا عليه أولاً من أمور الجاهلية، فنسأل الله أن يمن علينا وعليهم بالثبات على الإسلام ومعرفته ومحبته وإيثاره، وقبول الحق ممن جاء به، وألا يزيغ قلوبنا بعد إذ هدانا، وأن يتوفانا وإياهم على الإسلام غير خزايا ولا مفتونين.اهـ.

الفائدة الخامسة: في كشف إشكالات ترد على بعض الطلبة، في إطلاقات بعض العلماء في قضايا التكفير والفرق بين الموالاة المكفرة وما دونها

قال الشيخ: عبدالله بن عبدالعزيز العنقري، رحمه الله تعالى (١) في رسالة له ( $^{(7)}$ :



من عبدالله بن عبدالعزيز العنقري، إلى من تصل إليه هذه النصيحة، من إخواننا المسلمين، جعلهم الله على الحق متعاونين، ولطريق أهل الزيغ

<sup>(</sup>۱) هو الشيخ عبدالله بن عبدالعزيز بن عبدالرحمٰن العنقري، قرأ على الشيخ عبدالله بن عبدالله عبدالله عبداللطيف والشيخ إسحاق بن عبدالرحمٰن والشيخ محمد ابن محمود والشيخ حمد بن فارس وغيرهم. قال عنه تلميذه سليمان بن حمدان: كان فيما بلغني يلقب بالحافظ، لما رزقه الله من سرعة الحفظ وقوة الإدراك. ولم يزل كَثْمُللهُ معتنياً بنشر العلم والتدريس والتأليف إلى أن توفي كَثْمُللهُ في اليوم السادس من صفر سنة ثلاث وسبعين وثلاثمائة وألف في بلدة المجمعة.

انظر: علماء نجد خلال ثمانية قرون (٢٦٥/٤ ـ ٢٧٩)، والأعلام (٩٩/٤)، والمستدرك على معجم المؤلفين (٢٢٧ ـ ٤٢٤).

<sup>(</sup>۲) الدرر السنية (۱۵٦/۱۲).

والبدع مجانبين، آمين، سلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

والموجب لهذه النصيحة، هو ما أخذ الله علينا من الميثاق، في بيان ما علمنا من الحق، وخفي على غيرنا، قال الله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَقَ اللَّذِينَ أُوتُوا اللَّهِ تَعَلَى لَبُيِّلُنَهُ, لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ, (())، وقال النبي عَلَيْ: «الله ولكتابه «الدين النصيحة»، ثلاثاً، قلنا لمن هي يا رسول الله؟ قال: «لله ولكتابه ولرسوله، ولأئمة المسلمين وعامتهم (())، وقال عليه: «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم، كمثل الجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضو، تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر (())، وقال عليه الصلاة والسلام: «المؤمن مرآة أخيه» (٤).

وأيضاً: ما بلغني عن بعض الإخوان، من خوض بعضهم في بعض، وكذا في ولي أمرهم، فَعَنَّ لي أن أذكر كلمات، لعل الله أن ينفع بها، وأسأل الله التوفيق والإعانة، وأعوذ به من اتباع الهوى والإهانة، وقد ينتفع

<sup>(</sup>۱) آل عمران: ۱۸۷.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٥٥) عن تميم الداري ﷺ، دون قوله «ثلاثاً» وهي عند أحمد (٢) وغيره.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٥٨٥) عن أبي موسى ﷺ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن المبارك في «الزهد» (٧٣٠)، وابن أبي شيبة (٨/٥٧٤)، والترمذي (٢٥٤٢)، وأبو الشيخ في «الأمثال» (٤٤)، والبغوي في «شرح السنة» (٣٥١٣) عن أبي هريرة، بلفظ: «إن أحدكم مرآة أخيه، فإن رأى به أذى، فليُمِطهُ عنه» وفي سنده يحيى بن عُبيد الله القرشي التيمي ضعفه غير واحد من الأئمة.

وأخرجه أبو داود (٤٩١٨)، وابن وهب في «جامعه» (٢٣٧)، ومن طريقه أخرجه البيهقي في «السنن» ١٦٧/٨، وفي «الشعب» (٧٢٣٩)، وفي «الآداب» (١٠٣). عن أبي هريرة، عن رسول الله \_ على - ، قال: «المؤمِنُ مرآةُ المؤمِن، والمؤمِنُ أخو المؤمن: يكُفُّ عليه ضَيْعَتَه، ويَحُوطُه مِن وَرائه» والحديث حسنه الحافظ العراقي في «تخريج الإحياء» ١٨٢/٢، وأقره المناوى والأرنؤوط.

وأخرجه موقوفاً ابنُ وهب في «جامعه» (٢٠٣)، ومن طريقه البخاري في: «الأدب المفرد» (٢٣٨)، وأبو الشيخ في «التوبيخ» (٥٥) من طريق عبدالله بن رافع، عن أبي هريرة. بلفظ: «المؤمن مرآة أخيه، إذا رأى فيه عيباً أصلحه».

بالنصائح من أراد الله هدايته، ومن قضى عليه بالشقاء فلا حيلة في الأقدار.

فأقول مستمداً من الله الصواب، معتمداً عليه في دفع ما دهى من الحوادث وناب: اعلموا جعلني الله وإياكم ممن علم وعمل، أن القول على الله بغير علم، أعظم من الشرك، قال الله تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّ الْفَوْحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغْى بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَأَن تُشُرِكُوا بِاللهِ مَا لَمْ يُنْزِلُ بِعِيْرِ الْمَوْنَ وَأَلْ تُعْمَلُونَ وَآلَ اللهِ مَا لَا نَعْمَلُونَ اللهِ مَا لَا نَعْمَلُونَ اللهِ على الله بغير علم عليه بغير علم في مرتبة فوق الشرك.

وقد بلغنا: أن الذي أشكل عليكم، أن مجرد مخالطة الكفار ومعاملتهم، بمصالحة ونحوها، وقدومهم على ولي الأمر لأجل ذلك، أنها هي موالاة المشركين المنهي عنها في الآيات، والأحاديث، وربما فهمتم ذلك من «الدلائل» التي صنف الشيخ سليمان بن عبدالله بن الشيخ من «مبيل النجاة» للشيخ حمد بن عتيق (٣).

<sup>(</sup>١) الأعراف: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) كتاب «الدلائل في عدم موالاة أهل الشرك» تأليف الشيخ سليمان بن عبدالله بن الإمام محمد بن عبدالوهاب كَثْلَلْهُ، ت ١٢٣٣هـ. تقدمت ترجمته.

انظر: علماء نجد (۲۹۳/۱ ـ ۲۹۸)، ومعجم المؤلفين (۲۲۸/٤)، والأعلام (۱۲۹/۳)، وهدية العارفين (٤٠٨/١)، والدرر السنية (٤٨/١٢) ط الأولى.

<sup>(</sup>٣) سبيل النجاة والفكاك من موالاة أهل الإشراك، للشيخ حمد بن علي بن محمد بن عتيق بن راشد بن حميضة، ولد في الأفلاج، وأخذ العلم عن الشيخ عبدالرحمن بن حسن، وابنه الشيخ عبداللطيف، والشيخ علي بن حسين وغيرهم، وبرع في العلوم. وكان له حظ من العلوم، وإقدام وشهامة، وعبادة وتهجد، وطول صلاة ولهج بالذكر، شديد المحبة للعلم وكتابته ومطالعته، وتصنيفه والحث عليه.

له عشرة من الولد. أخذ عنه العلم منهم ابنه الشيخ سعد، والشيخ عبدالعزيز، والشيخ عبداللطيف، عبداللطيف، والشيخ محمد بن عبداللطيف، والشيخ إبراهيم بن عبداللطيف، والشيخ اللهيف، وغيرهم.

له حاشية على التوحيد، وردود، ونصائح، ورسائل، وفتاوي.

توفى رَخِمُلَهُ سنة ١٣٠١هـ.

انظر الدرر السنية (١٦/ ٤٣٠). ط. الثالثة.

فأولاً: نبين لكم سبب تصنيف «الدلائل» فإن الشيخ سليمان، صنفها لما هجمت العساكر التركية على نجد في وقته، وأرادوا اجتثاث الدين من أصله، وساعدهم جماعة من أهل نجد، من البادية والحاضرة، وأحبوا ظهورهم!.

وكذلك: سبب تصنيف الشيخ حمد بن عتيق «سبيل النجاة» هو لما هجمت العساكر التركية على بلاد المسلمين، وساعدهم من ساعدهم، حتى استولوا على كثير من بلاد نجد، فمعرفة سبب التصنيف مما يعين على فهم كلام العلماء، فإنه بحمد الله ظاهر المعنى، فإن المراد به موافقة الكفار على كفرهم، وإظهار مودتهم، ومعاونتهم على المسلمين، وتحسين أفعالهم، وإظهار الطاعة والانقياد لهم على كفرهم.

والإمام<sup>(۱)</sup> وفقه الله لم يقع في شيء مما ذكر، فإنه إمام المسلمين، والناظر في مصالحهم، ولا بد له من التحفظ على رعاياه وولايته، من الدول الأجانب، والمشايخ رحمهم الله، كالشيخ سليمان بن عبدالله، والشيخ عبداللطيف، والشيخ حمد بن عتيق، إذا ذكروا موالاة المشركين، فسروها بالموافقة والنصرة، والمعاونة والرضا بأفعالهم، فأنتم وفقكم الله، راجعوا كلامهم، تجدوا ذلك كما ذكرنا.

قال الشيخ حمد بن عتيق، فيما نقله عن الشيخ سليمان بن عبدالله آل الشيخ، رحمهم الله: وكذلك قوله على في الحديث: «من جامع المشرك وسكن معه فإنه مثله»(٢)، على ظاهره، وهو أن الذي يدَّعي الإسلام،

<sup>(</sup>١) يعني الملك عبدالعزيز بن عبدالرحمٰن الفيصل آل سعود كَغْلَمْللهُ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٢٧٨٧)، والطبراني في «الكبير» (٢٠٢٣) و(٢٠٢٤) عن سَمُرةَ بن جُندب: قال رسولُ الله \_ على \_ : «مَن جامعَ المُشرِكَ وسكنَ معهُ فإنَّهُ مِثْلُه» وإسناده مسلسلٌ بالضعفاء والمجاهيل. ويغني عنه ما صح عن جرير بن عبدالله، عن النبي \_ قال: «أنا بريء من كل مسلم يُقيم بين أظهر المشركين» قالوا: يا رسول الله، لم؟ قال: «لا تراءى ناراهما». رواه أبو داود (٢٦٤٥)، والترمذي في «جامعه» (١٦٩٦)، وفي «العلل الكبير» (٢٨٦٦، والطبراني في «الكبير» (٢٢٦٤)، وابن حزم في «المحلى» (٣٦٩/١٠) و(١٩٩/١١)، والبيهقي في «السنن الكبرى» وابن حزم في «المحلى» (٣٢٩/١٠) وليمان» وإسناده صحيح، وقد اختُلف في وصله=

ويكون مع المشركين في الاجتماع والنصرة والمنزل، بحيث يعده المشركون منهم، فهو كافر مثلهم، وإن ادعى الإسلام، إلا أن يكون يظهر دينه ولا يتولى المشركين، انتهى.

فانظر وفقك الله إلى قوله في هذه العبارة: وكون المشركين يعدونه منهم، يتبين لك أن هذا هو الذي أوجب كفره، وأما مجرد الاجتماع معهم في المنزل، فإن ذلك بدون إظهار الدين معصية، وقال ابن كثير في تفسير قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَنَّخِذُوا الْكَيْفِرِينَ أَوَلِيآ مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ألمُؤُمِنِينَ ﴿ الله المودة، ويقولون لهم إذا خلوا بهم إنا معكم، فهذا هو الذي أوجب كفرهم لا مجرد المخالطة (٢).

فأنتم وفقكم الله، الواجب عليكم التبصر، وأخذ العلم عن أهله، وأما أخذكم العلم من مجرد أفهامكم، أو من الكتب، فهذا غير نافع، ولأن العلم لا يتلقى إلا من مظانه وأهله، قال تعالى: ﴿فَشَالُوا أَهَلَ وَلأَن العلم لا يتلقى إلا من مظانه وأهله، قال تعالى: ﴿وَلَو رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ الذِّكِرِ إِن كُنتُم لا تَعَلَمُونَ (أَنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالرَّسُولِ وَإِلَى اللهُ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُم اللهُ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُم اللهُ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُم اللهُ وَالرَّمُ اللهِ وَالرَّمُ اللهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُم اللهِ وَالرَّمُ اللهُ وَالرَّمُ اللهُ وَالرَّمُ اللهُ وَالرَّمُ اللهِ وَالرَّمُ اللهُ اللهُ

<sup>=</sup> وإرساله، وصحح الإرسال البخاري كما في «العلل الكبير» للترمذي (٦٨٦/٢)، والترمذي عقب الرواية (١٦٩٧) من «جامعه»، وأبو حاتم الرازي كما في «العلل» لابنه (١/٤١٤)، والدارقطني في «العلل». وصحح الوصل ابن القطان الفاسي في «بيان الوهم والإيهام» (٢١٥٥)، وابن دقيق العيد في «الإمام» فيما نقله عنه ابن الملقن في «البدر المنير» (١٦٤/٩).

<sup>(</sup>١) النساء: ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٢/٤٣٥) ط السلامة (تفسير سورة النساء آية: ١٣٨).

<sup>(</sup>٣) النحل: ٤٣، والأنبياء: ٧.

<sup>(</sup>٤) النساء: ٨٣.

<sup>(</sup>٥) النساء: ٥٩.

وقال الشيخ (۱): \_ في «السياسة الشرعية» (۲) \_ ويجب أن يعرف أن ولاية الناس من أعظم واجبات الدين، بل لا قيام للدين ولا للدنيا إلا بها، لأن بني آدم لا تتم مصلحتهم إلا بالاجتماع، لحاجة بعضهم إلى بعض، ولا بد لهم عند الاجتماع من رأس حتى قال النبي ﷺ: «إذا خرج بعض، ولا بد لهم عند الاجتماع من رأس حتى قال النبي سعيد وأبي سعيد وأبي هريرة في سفر، فليؤمروا أحدهم»، رواه أبو داود من حديث أبي سعيد وأبي النبي قال: «لا يحل لثلاثة يكونون بفلاة من الأرض، إلا أمروا عليهم أحدهم» (۱)، فأوجب تأمير الواحد في الجمع القليل العارض في السفر، تنبيها بذلك على سائر أنواع الاجتماع، ولأن الله تعالى أوجب الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولا يتم ذلك إلا بقوة وإمارة، وكذلك سائر ما أوجب من الجهاد والعدل، وإقامة الحج والأعياد، ونصر المظلوم وإقامة الحدود، لا تتم إلا بالقوة والإمارة. ولهذا روي: «إن السلطان ظل الله في الأرض» (٥)، ويقال: ستون سنة من إمام جائر، أصلح من ليلة واحدة بلا سلطان (٢)، والتجربة تبين ذلك، ولهذا كان السلف،

<sup>(</sup>١) يعنى شيخ الإسلام ابن تيمية كَغْلَلْهُ.

<sup>(</sup>۲) السياسة الشرعية (ص: ۲۱۷ ـ ط: المعرفة) وضمن «مجموع الفتاوى» (۲۸/ ۳۹۰).

<sup>(</sup>٣) حديث أبي سعيد أخرجه أبو داود (٢٦٠٨)، وأبو يعلى (١٠٥٤) و(١٣٥٩)، وأبو عوانة (٧٥٣٨)، والطبراني في عوانة (٧٥٣٨)، والطحاوي في «شرح مشكل الآثار» (٢٦٢٠)، والطبراني في «الأوسط» (٨٠٩٣) و(٨٠٩٣)، والبيهقي (٨٠٧٥)، وابن عبدالبر في «التمهيد» (٧/٧)، والبغوي في «شرح السنة» (٢٦٧٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد (٦٦٤٧) وله شاهد من حديث عمر بن الخطاب، رواه الحاكم (٤) أخرجه الإمام أحمد (٢٦٤٧)، وصححه على شرط الشيخين، ووافقه الذهبي. وتقدم شاهد أيضاً من حديث أبي هريرة وأبي سعيد المتقدم قبله.

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن أبي عاصم في «السنة» (١٠٢٤) عن أبي بكرة قال: سمعت رسول الله على الله وعن أهانه الله على الألباني في تخريجها «ظلال الجنة».

<sup>(</sup>٦) صح معنى هذا عن ابن مسعود فعن زر بن حبيش قال: لما أنكر الناس سيرة الوليد بن عقبة بن أبي معيط فزع الناس إلى عبدالله بن مسعود فقال لهم عبدالله بن مسعود: اصبروا فإن جور إمام خمسين عاماً خير من هرج شهر، وذلك أني سمعت=

كالفضيل بن عياض، وأحمد بن حنبل وغيرهما، يقولون: لو كان لنا دعوة مستجابة، لدعونا بها للسلطان. وقال النبي على: "إن الله يرضى لكم ثلاثاً، أن تعبدوه ولا تشركوا به شيئاً، وأن تعتصموا بحبل الله جميعا ولا تفرقوا، وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم» رواه مسلم (۱)، وقال على: "ثلاث لا يغل عليهن قلب مسلم، إخلاص العمل لله، ومناصحة ولاة الأمور، ولزوم جماعة المسلمين، فإن دعوتهم تحيط من ورائهم» رواه أهل السنن (۲).

وفي الصحيح عنه على أنه قال: «الدين النصيحة ثلاثاً قالوا: لمن يا

<sup>=</sup> رسول الله على يقول: «لا بد للناس من إمارة برة أو فاجرة فأما البرة فتعدل في القسم ويقسم بينكم فيئكم بالسوية وأما الفاجرة فيبتلى فيها المؤمن والإمارة الفاجرة خير من الهرج، قيل يا رسول الله: وما الهرج قال: القتل والكذب»، أخرجه الطبراني في «معجمه الكبير» (ج٠١/ح ١٠٢١٠) وقال: الحافظ العراقي في «المغني عن حمل الأسفار» (١٠٢٤/١): رواه الطبراني في الكبير بإسناد لا بأس به اهد وقال تلميذه الهيثمي في «مجمع الزوائد» (٧٦٧/٥): رواه الطبراني وفيه وهب الله بن رزق ولم أعرفه، وبقية رجاله ثقات اهد.

قال الحافظ ابن رجب رحمه الله تعالى في «جامع العلوم والحكم» (ص/٢٦٢): وأما السمع والطاعة لولاة المسلمين، ففيها سعادة الدنيا، وبها تنتظم مصالح العباد، في معاشهم، وبها يستعينون على إظهار دينهم، وطاعة ربهم، كما قال علي بن أبي طالب ﷺ: إن الناس لا يصلحهم إلا إمام بر أو فاجر، إن كان فاجراً عبد المؤمن فيها ربه، وحمل الفاجر فيها إلى أجله. وقال الحسن في الأمراء: يلون من أمورنا الجمعة والجماعة، والعيد، والثغور، والحدود، والله لا يستقيم الدين إلا بهم، وإن جاروا أو ظلموا. والله لما يصلح الله بهم أكثر مما يفسدون، مع أن طاعتهم والله لغيظ، وأن فرقتهم لكفر.اه. يعنى أن طاعتهم غيض للشيطانِ وأهل الباطل.

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٧١٥) عن أبي هريرة ١٧١٥

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (١٦٧٥٤)، والدارمي (٢٢٨) من حديث جبير بن مطعم المحمد وأخرجه الإمام أحمد (٢٦٥٨)، والبغوي في «شرح السنة» (١١٢) عن ابن مسعود، قال أبو عيسى: هذا حديث صحيح. وأخرجه الإمام أحمد في «الزهد» (ص ٤٢)، وابن ماجه (٢٣٠)، وابن أبي عاصم في «السُّنة» (٩٤)، والخطيب في «الفقيه والمتفقه» ماجه (٢٣٠)، والطحاوي في «مشكل الآثار» (٢٣٢/٢)، والطبراني في «المعجم الكبير» (٢/٢٧)، والطحاوي في «مشكل الآثار» (٢٣٢/٢)، من حديث زيد بن ثابت المحجم وله شواهد كثيرة تبلغ حد التواتر.

## رسول الله؟ قال: لله ولكتابه ولرسوله، ولأئمة المسلمين وعامتهم»(١).

فالواجب اتخاذ الإمارة ديناً وقُربة، يتقرب بها إلى الله ﴿ لَكُلُّ ، فإن التقرب إليه فيها بطاعته وطاعة رسوله، أفضل القربات، انتهى.

وقال في «غذاء الألباب» (٢): لا ينبغي لأحد أن ينكر على السلطان، إلا وعظاً وتخويفاً له، وتحذيراً من العاقبة في الدنيا والآخرة فيجب. قال القاضي (٣): ويحرم بغير ذلك. قال ابن مفلح (٤): والمراد ولم يخف منه، بالتخويف والتحذير، وإلا سقط وكان حكم ذلك كغيره.

قال حنبل (٥): اجتمع فقهاء بغداد في ولاية الواثق، إلى أبي عبدالله \_ يعني الإمام أحمد بن حنبل كَلْكُلْلهُ \_ وقالوا له: إن الأمر قد تفاقم وفشا \_ يعنون إظهار القول بخلق القرآن وغير ذلك \_ وما نرضى بإمارته، ولا سلطانه، فناظرهم في ذلك، وقال: عليكم بالإنكار بقلوبكم، ولا تخلعوا يداً من طاعة، ولا تشقُّوا عصا المسلمين، ولا تسفكوا دماءكم ودماء

<sup>(</sup>٢) انظر «غذاء الألباب شرح منظومة الآداب» للشيخ محمد السفاريني (١٧٨/١) ط: محمد الخالدي ـ الكتب العلمية.

والسفاريني هو الشيخ شمس الدين محمد بن أحمد بن سالم بن سليمان السفاريني، الحنبلي توفي كَثَلَتْهُ سنة ثمان وثمانين ومائة وألف.

انظر: الأعلام (٦/١٤)، والسحب الوابلة (٦/ ٨٣٩ ـ ٨٤٦)، ومعجم المؤلفين ( $\Lambda$ / ٢٦٢).

<sup>(</sup>٣) القاضي هو شيخ المذهب محمد بن الحسين بن محمد بن خلف بن أحمد، أبو يعلى المعروف بابن الفراء البغدادي الحنبلي. توفي سنة ثمان وخمسين وأربعمائة. انظر: السير (٨٩/١٨ ـ ٩٢)، وتاريخ بغداد (٢٥٦/٢)، وطبقات الحنابلة (١٩٣/٢ ـ

<sup>(</sup>٤) في الآداب الشرعية (١٩٥/١)، وابن مفلح هو شمس الدين أبو عبدالله محمد بن مفلح المقدسي الحنبلي، صاحب كتاب «الفروع» وكتاب «الآداب» وكتاب «الأصول» وغيرها. ت: سنة ٧٦٣هـ.

انظر: المقصد الأرشد (١٩٩/٢)، وشذرات الذهب (١٩٩/٦).

<sup>(</sup>٥) هو حنبل بن إسحاق بن حنبل ابن عم الإمام أحمد.

المسلمين معكم، وانظروا في عاقبة أمركم، واصبروا حتى يستريح بَرُّ ويستراح من فاجر، وقال: ليس هذا ـ يعني نزعهم أيديهم من طاعته ـ صواباً، هذا خلاف الآثار.

وقال المروذي<sup>(۱)</sup>: سمعت أبا عبدالله يأمر بالكف عن الأمراء، وينكر الخروج إنكاراً شديداً. وقال ـ في رواية إسماعيل بن سعيد ـ: الكفّ ـ أي: يجب الكف ـ لأنا نجد عن النبي عليه: «ما صلوا»<sup>(۲)</sup> فلا تنزع يداً من طاعتهم، مدة ما داموا يصلون.

خلافاً للمتكلمين في جواز قتالهم كالبغاة (٣)، وفرَّق القاضي بينهما (٤) من جهة الظاهر والمعنى، أما الظاهر فإن الله تعالى أمر بقتال البغاة، بقوله: ﴿ وَإِن طَآبِهُنَانِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱقْنَتُلُواْ فَأَصَّلِحُواْ بَيْنَهُمَا فَإِنْ بَعَتَ إِحْدَنَهُمَا عَلَى الْأُخْرَىٰ فَقَائِلُواْ ٱلَّتِي تَبْعِى حَقَى تَفِيءَ إِلِنَ أَمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصِّلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطُواً أَلَي تَبْعِى حَقَى تَفِيءَ إِلَى آمْرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتُ فَأَصِّلِحُواْ بَيْنَهُمَا بِٱلْعَدْلِ وَأَقْسِطِينَ (٥)، وفي مسألتنا أمره بالكف عن وأقْسِطُواً إِنَّ ٱللَّهُ يُحِبُ ٱلمُقْسِطِينَ (١) (٥)، وفي مسألتنا أمره بالكف عن

<sup>(</sup>۱) تلميذ الإمام أحمد وهو أحمد بن محمد أبو بكر المروذي قال ابن أبي يعلى: وهو المقدم من أصحاب أحمد لورعه وفضله وكان إمامنا يأنس به وينبسط إليه وهو الذي تولى إغماضه لما مات وغسله، ومات المروذي في جمادى الأولى سنة خمس وسبعين ومائين ودفن عند رجل قبر أحمد بن حنبل.

انظر: «طبقات الحنابلة» لابن أبي يعلى (٥٦/١ - ٦١)، و«تاريخ الإسلام» للذهبي، ت بشار (٤٩٤/٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٨٥٤) عن أم سلمة: أن رسول الله على قال: «ستكون أمراء فتعرفون وتنكرون فمن عرف برئ ومن نكر سلم ولكن من رضي وتابع»، قالوا: أفلا نقاتلهم؟ قال: «لا ما صلوا».

<sup>(</sup>٣) أي كجواز قتال البغاة الخوارج!.

<sup>(</sup>٤) أي بين قتال الولاة الظلمة وقتال البغاة. قال ابن حجر \_ في فتح الباري (١٢٤/٥). في شرح حديث: «من قتل دون ماله فهو شهيد» \_ : قال ابن المنذر: والذي عليه أهل العلم أن للرجل أن يدفع عما ذكر إذا أريد ظلماً، بغير تفصيل؛ إلا أنَّ كل من يحفظ عنه من علماء الحديث كالمجمعين على استثناء السلطان، للآثار الواردة بالأمر بالصبر على جوره وترك القيام عليه.اه.

<sup>(</sup>٥) الحجرات: ٩.

الأئمة، بالأخبار المذكورة. وأما المعنى فإن الخوارج يقاتَلون بإمام، وفي مسألتنا يحصل قتالهم بغير إمام.انتهي.

قال الإمام: عبدالله بن المبارك كَيْخْلَللُّهُ ورضى عنه:

إن الجماعة حبل الله فاعتصموا منه بعروته الوثقى لمن دانا كم يدفع الله بالسلطان معضلة في ديننا رحمة منه ودنيانا

لولا الخلافة لم تأمن لنا سبل وكان أضعفنا نهباً لأقوانا

وفي وصية عمرو بن العاص ﷺ: يا بني احفظ على ما أوصيك به، إمام عدل خير من مطر وبل، وإمام ظلوم غشوم خير من فتنة تدوم(١). انتهى.

قال شيخ الإسلام ابن تيمية كَخْلَشْهُ في «المنهاج»(٢): ومن عيوب أهل البدع تكفير بعضهم بعضاً، ومن ممادح أهل العلم أنهم يخطِّئُون ولا يكفِّرون، وسبب ذلك أن أحدهم (٣) قد يظن أن ما ليس بكفر كفراً.انتهى.

فانظروا وفقكم الله في كلام هؤلاء الأئمة في حق ولاة الأمر وحثهم على عدم منازعتهم للأمراء، وتقرير وجوب السمع والطاعة لهم، وإن كان فيهم ما فيهم من الأمور التي ينكرها الشرع ما لم يظهر منهم كفر بواح.

وإمامكم حفظه الله وأعاذه من مضلات الفتن ـ وإن كنا لا نعتقد عصمته \_ فإنه أصغى إلى قبول النصيحة من كل ناصح، وجد في إزالة ما قدر عليه من المنكرات، ونرجو الله أن يعينه على إزالة كل ما أنكره الشرع المطهر، ولا يكله إلى نفسه طرفة عين، وقد انتظم به من المصالح الدينية

<sup>(</sup>١) ذكرها ابن عبدالبر في «بهجة المجالس وأنس المجالس» وابن مفلح في «الآداب الشرعية» (٢٢٢/١).

<sup>(</sup>۲) أي «منهاج السنة النبوية» (۲۰۱/۵).

<sup>(</sup>٣) أى أهل البدع.

والدنيوية ما لا يحصى هذا إلا الله، والله المسؤول أن يوفقنا وإياكم وإياه لسلوك الصراط المستقيم، ويجنب الجميع طريقة أصحاب الجحيم، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته.اه.

وقال الشيخ: عمر بن محمد بن سليم، رحمه الله تعالى  $^{(1)}$ في رسالة  $^{(1)}$ .

## لِنْ ﴿ اللَّهِ ٱلرَّحْمَٰزِ ٱلرِّحِهِ

من عمر بن محمد بن سليم، إلى كافة الإخوان من أهل الأرطاوية، سلك الله بنا وبهم صراطه المستقيم، وثبتنا على دينه القويم، وأعاذنا من الأهواء المضلة، والسبل المفضية بسالكها إلى طرق الجحيم، سلام عليكم ورحمة الله وبركاته.

أما بعد: فالباعث لهذه النصيحة إقامة الحجة على المعاند، والبيان للجاهل الذي قصده الحق، فإن الله سبحانه لما من على بادية المسلمين من أهل نجد \_ في آخر هذه الأزمان \_ بالإقبال على تعلم دين الإسلام، ورأى الشيطان منهم قوة في ذلك، وحرصاً على الخير، وأيس أن يردهم على حالهم الأولى، التي انتقلوا منها، أخذ في فتح أبواب الشر، وحسنها لهم وزينها في قالب القوة والصلابة في الدين، وأن من أخذ بها فهو المتمسك بملة إبراهيم، ومن تركها فقد ترك ملة إبراهيم. وهذا من كيد اللعين، كما ذكر ابن القيم وهذا أن الشيطان يشم قلب العبد، فإن رأى فيه قوة، سعى في حمله على مجاوزة الحد، والزيادة على ما شرعه الله ورسوله، فإذا أخبر حمله على مجاوزة الحد، والزيادة على ما شرعه الله ورسوله، فإذا أخبر

<sup>(</sup>۱) العالم الجليل الشيخ عمر بن الشيخ محمد بن عبدالله بن سليم ولد بمدينة بريدة بالقصيم سنة ألف ومائتين وثمان وتسعين من الهجرة وولي قضاءها حتى وفاته كَثْلَلْهُ في سابع عشر شهر ذي الحجة عام ١٣٦٢ه.

انظر «مشاهير علماء نجد وغيرهم» لعبدالرحمٰن آل الشيخ (ص/٢٣١ ـ ٢٣٣).

<sup>(</sup>۲) الدرر السنية (۱۲۱/۱۲).

بالمشروع، قال له الشيطان: ما يكفيك هذا، إلى آخر كلامه رحمه الله تعالى $^{(1)}$ .

ومن الأمور التي زينها الشيطان: التفرق والاختلاف في الدين، وسبب ذلك: كلام أهل الجهل بأحكام الشرع، فلو سكت الجاهل سقط الاختلاف والكلام في دين الله بغير علم، وخوض الجاهل في مسائل العلم، قد حرمه الله تعالى في كتابه: ﴿ قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّ اللهُوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنَّهَ وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْى بِغَيْرِ الْحَقِّ وَأَن تُشْرِكُوا بِاللهِ مَا لَدٌ يُنَزِلُ بِهِ سُلُطَنَا وَأَن تَقُولُوا عَلَى اللهُ مَا لَا نَعْمُونَ ( الله عَلَى الله ع

ومن كيد الشيطان ـ أيضاً ـ الذي صدهم به عن تعلم العلم وطلبه:

<sup>(</sup>۱) نقله الشيخ بالمعنى وعبارة ابن القيم في «مدارج السالكين» (۱۰۷/۲ط ـ الفقي): والسلف يذكرون هذين الأصلين كثيراً وهما الاقتصاد في الأعمال والاعتصام بالسنة فإن الشيطان يشم قلب العبد ويختبره فإن رأى فيه داعية للبدعة وإعراضاً عن كمال الانقياد للسنة: أخرجه عن الاعتصام بها وإن رأى فيه حرصاً على السنة وشدة طلب لها: لم يظفر به من باب اقتطاعه عنها فأمره بالاجتهاد والجور على النفس ومجاوزة حد الاقتصاد فيها قائلاً له: إن هذا خير وطاعة والزيادة والاجتهاد فيها أكمل فلا تفتر مع أهل الفتور ولا تنم مع أهل النوم فلا يزال يحثه ويحرضه حتى يخرجه عن الاقتصاد فيها فيخرج عن حدها كما أن الأول خارج عن هذا الحد فكذا هذا الآخر خارج عن الحد الآخر. وهذا حال الخوارج الذين يحقر أهل الاستقامة صلاتهم مع صلاتهم وصيامهم مع صيامهم وقراءتهم مع قراءتهم وكلا الأمرين خروج عن السنة إلى البدعة لكن هذا إلى بدعة التفريط والإضاعة والآخر إلى بدعة المجاوزة والإسراف. وقال بعض السلف: ما أمر الله بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان إما إلى تفريط وإما إلى مجاوزة وهي الإفراط ولا يبالي بأيهما ظفر: زيادة أو نقصان. وقال النبي ﷺ لعبدالله بن عمرو بن العاص ﷺ: «يا عبدالله بن عمرو إن لكل عامل شرة ولكل شرة فترة فمن كانت فترته إلى سنة أفلح ومن كانت فترته إلى بدعة خاب وخسر»، قال له ذلك حين أمره بالاقتصاد في العمل فكل الخير في اجتهاد باقتصاد وإخلاص مقرون بالاتباع كما قال بعض الصحابة: اقتصاد في سبيل وسنة خير من اجتهاد في خلاف سبيل وسنة فاحرصوا أن تكون أعمالكم على منهاج الأنبياء عليهم السلام وسنتهم. اه.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٣٣.

اتهام علماء المسلمين بالمداهنة، وسوء الظن بهم، وعدم الأخذ عنهم، وهذا سبب لحرمان العلم النافع، فإن العلماء هم ورثة الأنبياء، ومن زهد في الأخذ عنهم، فقد زهد في ميراث سيد المرسلين، والعلماء هم الأمناء على دين الله، فواجب على كل مكلف أخذ الدين عن أهله، فإن الفرض الواجب، واللازم لعوام المسلمين، سؤال العلماء واتباعهم، قال تعالى: هناء الواجب، واللازم لعوام المسلمين، سؤال العلماء واتباعهم، قال تعالى: شفاء العي السؤال الزكر إن كُنتُم لا تعَلَمُونَ الله العلماء، وقال النبي على: «فإنما شفاء العي السؤال» (٢)، أي: سؤال العلماء، وقال: «يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله، ينفون عنه تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجاهلين (٣)، وأما من رغب عن سؤال العلماء، أو قال: حجتنا الكتاب الفلاني، أو «مجموعة التوحيد» (٤)، أو كلام العالم الفلاني، وهو لا يعرف مقصوده بذلك، فإن هذا جهل وضلال، فإن أعظم الكلام كتاب الله، فلو قال إنسان: ما نقبل إلا القرآن، وتعلق بظاهر لفظ لم يفهم معناه، وأوله على غير تأويله، فقد ضاهى أهل البدع المخالفين للسنة، فإذا كان هذا

<sup>(</sup>١) النحل: ٤٣، الأنبياء: ٧.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد (۳۰۵٦)، وعبدالرزاق (۸٦۷)، والدارمي (۷۵۲)، وأبو داود (۷۳۷)، وابن ماجه (۷۷۲)، وأبو يعلى (۲٤۲۰)، والطبراني (۱۱٤۷۲)، والدارقطني (۱۱۰/۱)، والبيهقي (۲۲۷/۱)، وصححه ابن الجارود في «المنتقى» (۱۲۸)، وابن خزيمة (۲۷۳)، وابن حبان (۱۳۱٤)، والحاكم (۱۲۵/۱) من حديث ابن عباس عباس

وأخرجه أبو داود (٣٣٦)، والدارقطني (١/١٩٠)، والبيهقي (٢/٧١ ـ ٢٢٨)، والبغوي (٣١٣) من حديث جابر .

<sup>(</sup>٤) أي كتاب مجموعة التوحيد التي جمع فيها بعض كتب الشيخ محمد بن عبدالوهاب وأئمة الدعوة، وطبعت على نفقة الملك عبدالعزيز.

حال من اكتفى بظاهر القرآن، عما بينته السنة، فكيف بمن تعلق بألفاظ الكتب، وهو لا يعرف معناها.

والكتب أيضاً: فيها الصحيح والضعيف، والمطلق والمقيد، والعام والخاص، والناسخ والمنسوخ، فإذا لم يؤخذ العلم عن العلماء النقاد، الذين من الله عليهم بفهم الكتاب والسنة، ومعرفة ما عليه السلف الصالح والأئمة، وقع في الجهل والضلال، وفي الصحيح عن عبدالله بن عمرو مرفوعاً: "إن الله لا يقبض العلم انتزاعاً ينتزعه من العباد ولكن يقبض العلم بموت العلماء حتى إذا لم يبق عالم أخذ الناس رؤساء جهالاً فسئلوا بغير علم فضلوا وأضلوا»(۱).

وإذا عرف هذا تبين أن الذي يستغني بمجموعة التوحيد، أو يقلد من يقرأها عليه وهو لا يعرف معناها، قد وقع في جهل وضلال، بل يجب عليه الأخذ عن علماء المسلمين.

ومن كيد الشيطان أيضاً: إساءة الظن بولي الأمر، وعدم الطاعة له، وهو من دين أهل الجاهلية الذين لا يرون السمع والطاعة ديناً، بل كل منهم يستبد برأيه وهواه<sup>(٢)</sup>، وقد تظاهرت الأدلة من الكتاب والسنة على وجوب

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۰۰)، ومسلم (۲۲۷۳).

<sup>(</sup>٢) قال الشيخ محمد بن عبدالوهاب في رسالة «مسائل الجاهلية» التي كانوا عليها وخالفهم فيها رسول الله على المسألة الثالثة: أن مخالفة ولي الأمر عندهم وعدم الانقياد له، فضيلة، والسمع والطاعة ذل ومهانة! فخالفهم رسول الله على وأمر بالصبر على جور الولاة، وأمر بالسمع والطاعة لهم، والنصيحة، وغلظ في ذلك، وأبدى فيه وأعاد. وهذه الثلاث، التي جمع بينها فيما ذكر عنه، في «الصحيحين» أنه قال: «إن الله يرضى لكم ثلاثاً، أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً، وأن تعتصموا بحبل الله جميعاً، ولا تفرقوا، وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم»، ولم يقع خلل في دين الناس، ودنياهم، إلا بسبب الإخلال بهذه الثلاث، أو بعضها.اه. من «الدرر السنية» (١٣٣/٣).

وقال أيضاً في «الأصول الستة»: الأصل الثالث: أن من تمام الاجتماع، السمع والطاعة لمن تأمر علينا، ولو كان عبداً حبشياً؛ فبين الله هذا بياناً شافياً كافياً، بوجوه من أنواع البيان شرعاً وقدراً، ثم صار هذا الأصل لا يعرف عند أكثر من يدعى العلم، فكيف العمل به؟!اهد من «الدرر السنية» (١٧٢/١).

السمع والطاعة لولي الأمر في العسر واليسر والمنشط والمكره حتى قال: «اسمع وأطع، وإن أخذ مالك، وضرب ظهرك»(۱) ، فتحرم معصية ولي الأمر، والاعتراض عليه في ولايته، وفي معاملته، وفي معاقدته ومعاهدته، ومصالحته الكفار، فإن النبي على حارب وسالم، وصالح قريشاً صلح الحديبية، وهادن اليهود وعاملهم على خيبر، وصالح نصارى نجران، وكذلك الخلفاء الراشدون من بعده، ولا يجوز الاعتراض على ولي الأمر في شيء من ذلك، لأنه نائب المسلمين، والناظر في مصالحهم، ولا يجوز في مياده الافتيات عليه بالغزو وغيره، وعقد الذمة والمعاهدة إلا بإذنه.

فإنه لا دين إلا بجماعة، ولا جماعة إلا بإمامة ولا إمامة إلا بسمع وطاعة (٢)، فإن الخروج عن طاعة ولي الأمر، من أعظم أسباب الفساد، في البلاد والعباد.

إلى أن قال:

ومن الأمور التي أدخلها الشيطان على بعض الناس لينال بها مقصوده من إغوائهم، وتفريق كلمتهم، وإلقاء البغضاء بينهم، التي هي الحالقة ـ أي حالقة الدين ـ ما حملهم عليه من التهاجر على غير سبب يوجب ذلك، بل بمجرد الرأي المخالف للكتاب والسنة، وهذا ينافي ما عقده الله بين

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۸٤٧) عن حذيفة بن اليمان قلت: يا رسول الله إنا كنا بشر فجاء الله بخير فنحن فيه فهل من وراء هذا الخير شر؟ قال: «نعم»، قلت: هل من وراء ذلك الشر خير؟ قال: «نعم»، قلت: فهل من وراء ذلك الخير شر؟ قال: «نعم»، قلت: كيف؟ قال: «يكون بعدي أئمة لا يهتدون بهداي ولا يستنون بسنتي وسيقوم فيهم رجال قلوبهم قلوب الشياطين في جثمان إنس»، قال: قلت: كيف أصنع يا رسول الله إن أدركت ذلك؟ قال: «تسمع وتطيع للأمير وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك فاسمع وأطع».

<sup>(</sup>٢) كما روى الدارمي في سننه (٢٥١) عن تميم الداري قال: تطاول الناس في البناء في زمن عمر فقال عمر: يا معشر العريب الأرض الأرض إنه لا إسلام إلا بجماعة ولا جماعة إلا بإمارة ولا إمارة إلا بطاعة، فمن سوده قومه على الفقه كان حياة له ولهم، ومن سوده قومه على غير فقه كان هلاكاً له ولهم.

المسلمين، من الأخوة الإسلامية، التي توجب التواصل والتراحم، والتواد والتعاطف، كما قال النبي على: «مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم وتعاطفهم، كمثل الجسد الواحد، إذا اشتكى منه عضو، تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر»(۱)، وقال النبي على: «المؤمن للمؤمن كالبنيان يشد بعضه بعضاً»، وشبك بين أصابعه(۲)، وقال تعالى: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبِّلِ اللهِ جَمِيعًا وَلا تعضاً»، وشبك بين أصابعه عَلَيْكُمُ إِذْ كُنتُمُ أَعْدَاءً فَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمُ فَأَصَبَحْتُم بِنِعْمَتِهِ إِخْوَنَا وَلا تقاطعوا ولا تدابروا ولا تقاطعوا وكونوا عباد الله إخوانا، المسلم أخو المسلم لا يظلمه» الحديث (٤).

ومن كيد الشيطان: ما زينه لبعض الناس من الاستطالة على الناس بالضرب والتعنيف، والكلام السيء، والتوعد للناس، وتعيير الناس وعيبهم، والطعن عليهم، فحسَّن لهم الشيطان ذلك، وأدخل عليهم أن ذلك من باب الأمر بالمعروف، وإنكار المنكر، وهذه الأفعال من أعظم المنكرات، واستحلالها واعتقاد أنها من الدين أكبر من فعلها. وهؤلاء لم يفهموا إنكار المنكر، الذي جاءت به الشريعة، فإن إنكار المنكر، إزالة المنكر، لا ضرب فاعله.

وأما إقامة الحدود، والتعزير بالضرب والتهديد، والتوعد، فهذا لولي الأمر، دون آحاد الناس، والذي علينا بيان الحق، ونصيحتكم، وإرشادكم إلى ما جاءت به الشريعة. ونسأل الله أن يمن علينا وعليكم، بقبول الحق واتباعه، والثبات عليه، وأن يمن علينا وعليكم بالتوبة إليه، مما يخالف شرعه ودينه، والله يقول الحق وهو يهدي السبيل، وصلى الله على محمد وعلى آله وصحبه أجمعين (٥).

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۰۸٦) عن النعمان بن بشير گ.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٨١، ٢٤٤٦، ٢٠٢٦)، ومسلم (٢٥٨٥) عن أبي موسى ﷺ.

<sup>(</sup>٣) آل عمران: ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٤٤٢، ١٩٥١)، ومسلم (٢٥٨٠) من حديث ابن عمر، وأخرجه مسلم أيضاً (٢٥٦٤) عن أبي هريرة. وأخرجه مسلم (٢٥٥٨، ٢٥٥٩) عن أنس شه بمعناه.

<sup>(</sup>٥) الدرر السنية (٩/١٥٦ ـ ١٧٥).

# الفائدة السادسة: في أحكام الدار (۱)، وهل كل بلد تظهر فيه مظاهر الشرك والكفر يحكم بكفرها وكفر أهلها؟

سئل الشيخ عبدالرحمٰن بن حسن: إذا كان في البلدة وثن يدعى من دون الله، ولم ينكر! هل يقال: هذه بلدة كفر أو بلدة إسلام؟.

فأجاب: لا ينبغي الجزم بأحد الأمرين، لاحتمال أن يكون في البلد جماعة على الإسلام مظهرين ذلك، فإن هذه الدعوة التي ظهرت بنجد، ومكنها الله بالجزيرة، قد قبلها أناس، كما بلغنا عن الأفغان، والصومال، أن في كل منهما طائفة تدين بالتوحيد، وتظهره، وقد يكون غيرهم كذلك، لأن هذه الدعوة قد شاعت في كل بلاد، وقرأوا مصنفات شيخ الإسلام محمد بن عبدالوهاب، رحمه الله تعالى، فيما أجاب من عارضه، وقد بلغنا من ذلك عن بعض أهل الأقاليم، ما يوجب التوقف.

وأجاب الشيخ: عبدالله بن عبدالرحمٰن أبا بطين، وَكُلَللهُ : البلدة التي فيها شيء من مشاهد الشرك، والشرك فيها ظاهر، مع كونهم يشهدون أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، مع عدم القيام بحقيقتها، ويؤذنون، ويصلون الجمعة والجماعة، مع التقصير في ذلك، هل تسمى دار كفر أو دار إسلام؟.

فهذه المسألة: يؤخذ جوابها مما ذكره الفقهاء، في بلدة كل أهلها يهود، أو نصارى، أنهم إذا بذلوا الجزية، صارت بلادهم بلاد إسلام، وتسمى دار إسلام، فإذا كان أهل بلدة نصارى، يقولون في المسيح أنه الله، أو ابن الله، أو ثالث ثلاثة، أنهم إذا بذلوا الجزية سميت بلادهم بلاد إسلام، فبالأولى فيما أرى: أن البلاد التي سألتم عنها، وذكرتم حال أهلها، أولى بهذا الاسم، ومع هذا يقاتلون لإزالة مشاهد الشرك، والإقرار بالتوحيد والعمل به.

بل لو أن طائفة امتنعت من شريعة من شرائع الإسلام، قوتلوا وإن

<sup>(</sup>١) الدرر السنية (٩/٢٥٤).

لم يكونوا كفارا ولا مشركين، ودارهم دار إسلام، قال الشيخ تقي الدين: أجمع العلماء على أن كل طائفة امتنعت من شريعة، من شرائع الإسلام الظاهرة، تقاتل حتى يكون الدين كله لله، كالمحاربين، وأولى، انتهى، وما ذكرناه عن العلماء، من أنهم يسمون البلدة التي أهلها يهود، أو نصارى، دار إسلام، يذكرون ذلك في باب اللقيط وغيره. اهـ

وسئل شيخ الإسلام ابن تيمية كَاللهُ (١): عن بلد «ماردين» هل هي بلد حرب أم بلد سلم؟ وهل يجب على المسلم المقيم بها الهجرة إلى بلاد الإسلام أم لا؟ وإذا وجبت عليه الهجرة ولم يهاجر وساعد أعداء المسلمين بنفسه أو ماله هل يأثم في ذلك؟ وهل يأثم من رماه بالنفاق وسبه به أم لا؟

فأجاب: الحمد لله، دماء المسلمين وأموالهم محرمة حيث كانوا في «ماردين» أو غيرها. وإعانة الخارجين عن شريعة دين الإسلام محرمة سواء كانوا أهل ماردين أو غيرهم. والمقيم بها إن كان عاجزاً عن إقامة دينه وجبت الهجرة عليه. وإلا استحبت ولم تجب. ومساعدتهم لعدو المسلمين بالأنفس والأموال محرمة عليهم ويجب عليهم الامتناع من ذلك بأي طريق أمكنهم من تغيب أو تعريض أو مصانعة؛ فإذا لم يمكن إلا بالهجرة تعينت. ولا يحل سبهم عموما ورميهم بالنفاق؛ بل السب والرمي بالنفاق يقع على الصفات المذكورة في الكتاب والسنة فيدخل فيها بعض أهل ماردين وغيرهم. وأما كونها دار حرب أو سلم فهي مركبة: فيها المعنيان؛ ليست بمنزلة دار السلم التي تجري عليها أحكام الإسلام؛ لكون جندها مسلمين؛ ولا بمنزلة دار الحرب التي أهلها كفار؛ بل هي قسم ثالث يعامل المسلم فيها بما يستحقه ويقاتل الخارج عن شريعة الإسلام بما يستحقه. اهـ

وسئل أبناء الشيخ محمد بن عبدالوهاب، رحمهم الله تعالى: من لم

 <sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى (۲۸/۲۸)، والفتاوى الكبرى (۳/ ۳۳ ـ ط: عطا).

تشمله دائرة إمامتكم، ويتسم بسمة دولتكم، هل داره دار كفر وحرب على العموم؟.

فأجابوا<sup>(۱)</sup>: الذي نعتقده وندين الله به، أن من دان بالإسلام، وأطاع ربه فيما أمر، وانتهى عما نهى عنه وزجر، فهو المسلم حرام المال والدم، كما دل على ذلك الكتاب والسنة وإجماع الأمة، ولم نكفر أحداً دان بدين الإسلام، لكونه لم يدخل في دائرتنا، ولم يتسم بسمة دولتنا، بل لا نكفر إلا من كفر الله ورسوله على من قدر على إظهار دينه ببلده، فقد كذب وافترى.اهـ الهجرة إلينا على من قدر على إظهار دينه ببلده، فقد كذب وافترى.اهـ

## الفائدة السابعة: في ذكر قصة الخوارج وظهورهم

قال شيخ الإسلام ابن تيمية (٢): أول البدع ظهوراً في الاسلام وأظهرها ذماً في السنة والآثار بدعة الحرورية المارقة فإن أولهم قال للنبي في وجهه: اعدل يا محمد فإنك لم تعدل! وأمر النبي في بقتلهم وقتالهم، وقاتلهم أصحاب النبي في مع أمير المؤمنين علي بن أبي طالب في والأحاديث عن النبي مستفيضة بوصفهم وذمهم والأمر بقتالهم قال أحمد بن حنبل: صح الحديث في الخوارج من عشرة أوجه. قال النبي في: «يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم وقراءته مع قراءتهم يقرأون القرآن لا يجاوز حناجرهم يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية أينما لقيتموهم فاقتلوهم فإن في قتلهم أجر عند الله لمن قتلهم يوم القيامة» (٣).

ولهم خاصتان مشهورتان فارقوا بهما جماعة المسلمين وأئمتهم:

أحدهما: خروجهم عن السنة وجعلهم ما ليس بسيئة سيئة أو ما ليس بحسنة حسنة، وهذا هو الذي أظهروه في وجه النبي حيث قال له ذو

<sup>(</sup>١) الدر السنة (٩/٢٥٢).

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي (۱۹/۱۹).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٦١٠، ٣٦١٦، ٦٩٣٣)، ومسلم (١٠٦٤).

الخويصرة التميمي: اعدل فانك لم تعدل حتى قال له النبي وليك ومن يعدل إذا لم أعدل لقد خبت وخسرت إن لم أعدل» (١) ، فقوله فإنك لم تعدل جعلٌ منه لفعل النبي سفها وترك عدل، وقوله: «اعدل» أمر له بما اعتقده هو حسنة من القسمة التي لا تصلح، وهذا الوصف تشترك فيه البدع المخالفة للسنة، فقائلها لا بد أن يثبت ما نفته السنة وينفي ما أثبتته السنة، ويحسن ما قبحته السنة أو يقبح ما حسنت السنة، وإلا لم يكن بدعة، وهذا القدر قد يقع من بعض أهل العلم خطاً في بعض المسائل، لكن أهل البدع يخالفون السنة الظاهرة المعلومة، والخوارج جوزوا على الرسول نفسه أن يجور ويضل في سنته، ولم يوجبوا طاعته ومتابعته، وإنما صدقوه فيما بلَّغه من القرآن دون ما شرعه من السنة التي تخالف بزعمهم ظاهر القرآن، وغالب أهل البدع غير الخوارج يتابعونهم في الحقيقة على هذا، فإنهم يرون أن الرسول لو قال بخلاف مقالتهم لما اتبعوه! كما يحكى عن عمرو بن عبيد في حديث الصادق المصدوق وإنما يدفعون عن نفوسهم الحجة إما برد النقل وإما بتأويل المنقول، فيطعنون تارة في الإسناد وتارة في المتن، وإلا فهم ليسوا متبعين المنقول، فيطعنون تارة في الإسناد وتارة في المتن، وإلا فهم ليسوا متبعين المنقول، فيطعنون تارة في الإسناد وتارة في المتن، وإلا فهم ليسوا متبعين

الفرق الثانى في الخوارج وأهل البدع: أنهم يكفرون بالذنوب والسيئات، ويترتب على تكفيرهم بالذنوب استحلال دماء المسلمين وأموالهم، وأن دار الاسلام دار حرب ودارهم هي دار الايمان، وكذلك يقول جمهور الرافضة وجمهور المعتزلة والجهمية وطائفة من غلاة المنتسبة إلى أهل الحديث والفقه ومتكلميهم.

فهذا أصل البدع التي ثبت بنص سنة رسول الله على وإجماع السلف أنها بدعة وهو جعل العفو سيئة وجعل السيئة كفراً.

فينبغي للمسلم أن يحذر من هذين الأصلين الخبيثين وما يتولد عنهما من بغض المسلمين وذمهم ولعنهم واستحلال دمائهم وأموالهم.اهـ.

<sup>(</sup>١) هو الحديث المتقدم.

## قصة الخوارج

قال الشيخ عبداللطيف بن حسن في رده على ابن جرجيس العراقي «منهاج التأسيس»(۱)، ونقله عنه تلميذُه الشيخ سليمان بن سحمان، في «منهاج أهل الحق والاتباع»(۲)، في ذكر قصة الخوارج:

إنه لما اشتد القتال يوم صفين، قال عمرو بن العاص، لمعاوية ابن أبي سفيان: هل لك في أمر أعرضه عليك، لا يزيدنا إلا اجتماعاً ولا يزيدهم إلا فرقة؟ قال: نعم، قال: نرفع المصاحف، ثم نقول لما فيها: هذا حكم بيننا وبينكم فإن أبى بعضهم أن يقبلها، رأيت فيهم من يقول ينبغي لنا أن نقبلها، فتكون فرقة فيهم، فإن قبلوا، رفعنا القتال عنا إلى أجل.

فرفعوا المصاحف بالرماح، وقالوا: هذا كتاب الله بيننا وبينكم، من لثغور الشام بعد أهله؟ من لثغور العراق بعد أهله؟ فلما رآها الناس، قالوا: نجيب إلى كتاب الله. فقال لهم علي شه عباد الله، امضوا على حقكم وصدقكم، فإنهم ليسوا بأصحاب دين، ولا قرآن، أنا أعلم بهم منكم، والله ما رفعوها إلا خديعة، ووهناً ومكيدة، قالوا: لا يسعنا أن ندعى إلى كتاب الله فنأبى أن نقبله، وقال لهم علي: إنما أقاتلهم ليدينوا بحكم الكتاب، فإنهم قد عصوا الله ونسوا عهده.

قال له مسعر بن فدكي التميمي، وزيد بن حصين الطائي، في عصابة من القراء: يا علي! أجب إلى كتاب الله إذا دعيت إليه، وإلا دفعناك برمتك إلى القوم، أو نفعل بك كما فعلنا بابن عفان، فلم يزالوا به حتى نهى الناس عن القتال، ووقع السباب بينهم وبين الأشتر وغيره، ممن يرى عدم التحكيم، فقال الناس: قد قبلنا أن نجعل القرآن بيننا وبينهم حكماً. فجاء الأشعث بن قيس إلى على، فقال: إن الناس قد رضوا بما دعوهم

<sup>(</sup>۱) انظر: «منهاج التأسيس والتقديس في الرد على ابن جرجيس»: (ص/٢٥ ـ ٣٥). ط أنصار السنة. تحقيق: محمد حامد الفقى. و(-0/7) ط دار الهداية.

<sup>(</sup>۲) انظر: «منهاج أهل الحق والاتباع» (ص/٤٦)، و«الدرر السنية» (117/4 - 177).

إليه من حكم القرآن، إن شئتَ أتيتُ معاوية، قال علي: ائته. فأتاه فقال: لأي شيء رفعوا المصاحف؟ قال: لنرجع نحن وأنتم إلى ما أمر الله به في كتابه، تبعثون رجلاً ترضون به، ونبعث رجلاً نرضى به، فنأخذ عليهما أن يعملا بما في كتاب الله، لا يعدوانه، فعاد إلى علي فأخبره، قال الناس قد رضينا.

قال أهل الشام: رضينا عمرو بن العاص، وقال الأشعث، وأولئك القوم \_ الذين صاروا خوارج \_: رضينا بأبي موسى الأشعري، فراودهم على غيره، وأراد ابنَ عباس، قالوا: والله لا نبالي، أنت كنت حكمها، أم ابن عباس، ولا نرضى إلا رجلاً منك، ومن معاوية سواء، وأبوا غير أبي موسى، فوافقهم عليٌّ كرهاً، وكُتب كتاب التحكيم. فلما قرئ على الناس، سمعه عروة بن أمية أخو أبي بلال، قال: تحكمون في أمر الله الرجال، لا حكم إلا لله، وشد بسيفه فضرب دابة من قرأ الكتاب وكان ذلك أول ما ظهر الحرورية (الخوارج) وفشت العداوة بينهم وبين عسكر عليٍّ وقطعوا الطريق في إيابهم، بالتشاتم والتضارب بالسياط، تقول الخوارج: يا أعداء الله داهنتم في دين الله، ويقول بالعراق، فقال بعض الناس من المتخلفين: ما صنع علي شيئاً، ثم العراق، فقال بغير شيء، فسمعها علي، فقال: وجوه قوم ما رأوا الشام، ثم أنشد شعراً:

أخوك الذي إن أجرضتك ملمة من الدهر لم يبرح ببابك واجما وليس أخوك بالذي إن تشعبت عليك الأمور ظل يلحاك لائما

فلما دخل الكوفة، ذهبت الخوارج إلى حروراء، فنزل بها اثنا عشر ألفاً، على ما ذكره ابن جرير، ونادى مناديهم: إن أمير القتال شبث بن ربعي التميمي، وأمير الصلاة عبدالله بن الكواء، والأمر شورى بعد الفتح، والبيعة لله ﷺ، والأمر بالمعروف والنهى عن المنكر.

فلما سمع علي ذلك وأصحابه، قامت إليه الشيعة، فقالوا له: في

أعناقنا بيعة ثانية، نحن أولياء من واليت، وأعداء من عاديت، قالت لهم الخوارج: استبقتم أنتم وأهل الشام إلى الكفر، كفرسي رهان ـ أهل الشام بايعوا معاوية على ما أحب، وأنتم بايعتم علياً على أنكم أولياء من والى وأعداء من عادى، يريدون: أن البيعة لا تكون إلا على كتاب الله، وسنة رسوله وسوله والله الله الله الله الله وسنة نبيه، ولكنكم لما خالفتموه على يده فبايعناه قط، إلا على كتاب الله وسنة نبيه، ولكنكم لما خالفتموه جاءت شيعته، فقالوا: نحن أولياء من واليت، وأعداء من عاديت، ونحن كذلك، وهو على الحق والهدى، ومن خالفه ضال مضل.

وبعث على على على عبدالله بن عباس إلى الخوارج، فخرج إليهم فأقبلوا يكلمونه، فقال: نقمتم من الحكمين، وقد قال الله على: ﴿فَابَعَثُوا حَكَمًا مِّنَ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِّنَ أَهْلِها ﴾ الآية (١)، فكيف بأمة محمد على الله حكمه إلى الناس، وأمرهم بالنظر فيه، فهو إليهم، وما حكم فأمضى فليس للعباد أن ينظروا فيه، في الزنا مائة جلدة، وفي السرقة قطع، فليس للعباد أن ينظروا في هذا.

قال ابن عباس: فإن الله تعالى يقول: ﴿ يَعَكُمُ بِهِ الْوَرْوَجِهَا ، كالحكم قالوا: تجعل الحكم في الصيد، والحرث، وبين المرأة وزوجها، كالحكم في دماء المسلمين؟ وقالوا له: أعدلٌ عندك عمرو بن العاص، وهو بالأمس يقاتلنا؟ فإن كان عدلاً فلسنا بعدول، وقد حكمتم في أمر الله الرجال، قد أمضى الله حكمه في معاوية وأصحابه، أن يقتلوا أو يرجعوا، وقد كتبتم بينكم وبينهم الموادعة، وقد قطع الله الموادعة بين المسلمين وأهل الحرب، منذ نزلت براءة، إلا من أقر بالجزية.

فجاء عليٌّ وابنُ عباس يخاصمهم، فقال: إني نهيتك عن كلامهم حتى آتيك، ثم تكلم رضي فقال: اللهم هذا مقام من يفلج فيه، كان أولى

<sup>(</sup>١) النساء: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) المائدة: ٩٥.

بالفلج يوم القيامة، وقال لهم: من زعيمكم؟ قالوا: ابن الكواء، فقال: فما أخرجكم علينا؟ قالوا: حكومتكم يوم صفين، قال: أنشدكم الله، أتعلمون أنهم حين رفعوا المصاحف، وملتم بجنبهم، قلت لكم: إني أعلم بالقوم منكم، إنهم ليسوا بأصحاب دين؟ وذكرهم مقالته.

ثم قال: وقد اشترطت على الحكمين: أن يحييا ما أحيا القرآن، ويميتا ما أمات القرآن، فإن حكما بحكم القرآن فليس لنا أن نخالفه، وإن أبيا فنحن من حكمهما برآء، قالوا: فخبِّرنا، أتراه عدلاً تحكيم الرجال في الدماء؟ قال: إنا لسنا حكمنا الرجال، إنما حكمنا القرآن، إنما هو خط مسطور بين دَفتين، وإنما يتكلم به الرجال.

قالوا: فخبرنا عن الأجل، لم جعلته بينكم؟ قال: ليعلم الجاهل، ويثبت العالم، ولعل الله يصلح في هذه الهدنة، هذه الأمة، فادخلوا مصركم رحمكم الله، فدخلوا من عند آخرهم.

فلما جاء الأجل، وأراد علي أن يبعث أبا موسى للحكومة، أتاه رجلان من الخوارج، زرعة بن البرج الطائي، وحرقوص بن زهير السعدي، فقالا له: لا حكم إلا لله، فقال علي: لا حكم إلا لله، وقالا تب من خطيئتك، وارجع عن قضيتك، واخرج بنا إلى عدونا نقاتلهم، حتى نلقى الله ربنا، فقال علي: قد أردتكم على ذلك فعصيتموني: قد كتبنا بيننا وبين القوم كتابا، وشرطنا شروطا، وأعطينا عهودا، وقد قال تعالى: ﴿وَأُوفُوا بِعَهْدِ اللّهِ إِذَا عَهَدَتُمُ ﴿(١)، فقال عجز من الرأي، وقد نهيتكم عنه، قال علي: ما هو ذنب، ولكنه عجز من الرأي، وقد نهيتكم عنه، قال زرعة: يا علي لئن حكمت الرجال، لأقاتلنك أطلب وجه الله، فقال له علي: بؤساً لك ما أشقاك، كأني بك قتيلاً تسفى عليك الرياح، قال: وددتُ لو كان ذلك، وخرجا من عنده، يقولان: لا حكم إلا لله.

<sup>(</sup>١) النحل: ٩١.

وخطب علي ذات يوم، فقالوها في جوانب المسجد<sup>(۱)</sup>، فقال علي: الله أكبر، كلمة حق أريد بها باطل، فوثب يزيد بن عاصم المحاربي، فقال: الحمد لله غير مودع ربنا، ولا مستغنى عنه، اللهم إنا نعوذ بك من إعطاء الدنية في ديننا، فإن إعطاء الدنية في الدين إدهان في أمر الله، وذل راجع بأهله إلى سخط الله، يا علي: أبالقتل تخوفنا؟ أما والله إني لأرجو أن نضربكم بها عما قليل غير مصفحات، ثم لتعلم أينا أولى بها صلياً.

وخطب علي يوماً آخر، فقال رجال في المسجد: لا حكم إلا لله، يريدون بهذا إنكار المنكر على زعمهم، فقال علي: الله أكبر، كلمة حق أريد بها باطل، أما إن لكم علينا ثلاثاً ما صحبتمونا، لا نمنعكم مساجد الله أن تذكروا فيها اسمه، ولا نمنعكم الفيء ما دامت أيديكم مع أيدينا، ولا نقاتلكم حتى تبدؤونا، وإنا ننتظر فيكم أمر الله، ثم عاد إلى مكانه من الخطبة.

ثم إن الخوارج لقي بعضهم بعضاً، واجتمعوا في منزل عبدالله بن وهب الراسبي، فخطبهم وزهدهم في الدنيا، وأمرهم بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ثم قال: اخرجوا بنا من هذه القرية الظالم أهلها، إلى بعض كهوف الجبال، أو إلى بعض هذه المدائن، منكرين لهذه البدع المضلة. فقال حرقوص بن زهير: إن المتاع في هذه الدنيا قليل، وإن الفراق لها وشيك، فلا تدعونكم بزينتها وبهجتها إلى المقام بها، ولا تكفنكم عن طلب الحق وإنكار الظلم، فإن الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون، فقال حمزة بن سنان الأسدي: يا قوم إن الرأي ما رأيتم، فولوا أمركم رجلاً منكم، فإنه لا بد لكم من عماد وسناد، وراية تحفون بها وترجعون إليها.

فعرضوا ولايتهم على زيد بن حصين الطائي، وعرضوها على

<sup>(</sup>١) أي: لا حكم إلا لله.

حرقوص بن زهير، فأبياها، وعلى حمزة بن سنان، وشريح بن أوفى العبسي، فأبيا، ثم عرضوها على عبدالله بن وهب، فقال: هاتوها أما والله لا آخذها رغبة في الدنيا، ولا أدعها فراراً من الموت، فبايعوه لعشر خلون من شوال، وكان يقال له: ذو الثفنات، فاجتمعوا في منزل شريح بن أوفى العبسي، فقال ابن وهب: اشخصوا بنا إلى بلدة نجتمع فيها، وننفذ حكم الله، فإنكم أهل الحق<sup>(۱)</sup>.

قال شريح: نخرج إلى المدائن فننزلها، ونأخذ بأبوابها، ونخرج منها سكانها، ونبعث إلى إخواننا من أهل البصرة، فيقدمون علينا، فقال زيد بن حصين: إنكم إن خرجتم مجتمعين تبعوكم، ولكن اخرجوا وحدانا ومستخفين، فأما المدائن فإن بها من يمنعكم، ولا تسيروا حتى تنزلوا بجسر النهروان، وتكلموا إخوانكم من أهل البصرة، قالوا: هذا الرأي، فكتب عبدالله بن وهب، إلى من بالبصرة، ليعلمهم ما اجتمعوا عليه، ويحثهم على اللحاق بهم، فأجابوه.

<sup>(</sup>١) أي: يقيمون لهم دولة وخلافة يقيمون بها الأحكام الشرعية بزعمهم.

<sup>(</sup>٢) القصص: ٢١ ـ ٢٢.

<sup>(</sup>٣) أي سعد بن مسعود، انظر «الكامل في التاريخ» لابن الأثير (٣/٢١٤) ط: دار الكتب العلمية ط٢، تحقيق: عبدالله القاضي.

## رجال من أهل الكوفة، يريدون الخوارج، فردهم أهلوهم.

ولما خرجت الخوارج من الكوفة، عاد أصحاب علي وشيعته إليه، فقالوا: نحن أولياء من واليت، وأعداء من عاديت، فشرط لهم سنة رسول الله على فعاء ربيعة بن شداد الخثعمي، فقال: أبايع على سنة أبي بكر وعمر، قال علي: ويلك، لو أن أبا بكر وعمر، عملا بغير كتاب الله وسنة رسوله، لم يكونا على شيء من الحق، فبايعه ونظر إليه علي، فقال: أما والله لكأني بك وقد نفرت مع هذه الخوارج، فقتلت، وكأني بك وقد وطأتك الخيل بحوافرها فكان ذلك، وقتل يوم النهروان مع الخوارج.

وأما خوارج البصرة، فإنهم اجتمعوا في خمسمائة رجل، جعلوا عليهم مسعر بن فدكي التميمي، وعلم بهم ابن عباس، فأتبعهم بالأسود الدؤلي، ولحقهم بالجسر الأكبر، فتواقفوا حتى حجز دونهم، وأدلج مسعر بأصحابه، وسار حتى لحق بابن وهب.

فلما انقضى أمر التحكيم - وخدع عمرو بن العاص أبا موسى الأشعري، وصرح عمرو بولاية معاوية، بعد أن عزل أبو موسى علياً، خدعه عمرو بذلك، فهرب أبو موسى إلى مكة - قام علي في الكوفة فخطبهم، وقال في خطبته (1): الحمد لله وإن أتى الدهر بالخطب الفادح، والحدثان الجليل، وأشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله. أما بعد: فإن المعصية تورث الحسرة، وتعقب الندم، وقد كنت أمرتكم في هذين الرجلين - يعني أبا موسى، وعمرو بن العاص - وفي هذه الحكومة أمري، ونحلتكم رأيي، ولو كان لقصير رأيي، ولكن أبيتم إلا ما أردتم، فكنت أنا وأنتم كما قال أخو هوازن (٢):

أمرتهم أمري بمنعرج اللوى فلم يستبينوا الرشد إلا ضحى الغد

<sup>(</sup>۱) انظر: «تاريخ الرسل والملوك» للطبري (۱۱٦/۳)، و«البداية والنهاية» لابن كثير (۱/۳۱۷).

<sup>(</sup>٢) هو دريد بن الصمة أحد الفرسان المعمرين في الجاهلية، أدرك الاسلام ولم يسلم وقتل على دين الجاهلية يوم حنين.

ألا إن هذين الرجلين، اللذين أخرجتموهما حكمين، قد نبذا حكم القرآن وراء ظهورهما، وأحييا ما أمات القرآن، فاتبع كل واحد منهما هواه بغير هدى من الله، فحكما بغير حجة بينة، ولا سنة قاضية، واختلفا في حكمهما، وكلاهما لم يرشد، فبرئ الله منهما ورسوله، وصالح المؤمنين، فاستعدوا وتأهبوا للمسير إلى الشام.

وكتب إلى الخوارج، من عبد الله علي أمير المؤمنين، إلى زيد بن حصين، وعبدالله بن وهب، ومن معهما من الناس.

أما بعد: فإن هذين الرجلين، اللذين ارتضيتما حكمين، قد خالفا كتاب الله، واتبعا أهواءهما بغير هدى من الله، فلم يعملا بالسنة، ولم ينفذا للقرآن حكماً، فبرئ الله منهما ورسوله، والمؤمنون، فإذا بلغكم كتابي هذا، فأقبلوا إلينا، فإنا سائرون إلى عدونا وعدوكم، ونحن على الأمر الأول الذي كنا عليه.

فكتبوا إليه، أما بعد: فإنك لم تغضب لربك، وإنما غضبت لنفسك، فإن شهدت على نفسك بالكفر، واستقبلت التوبة، نظرنا فيما بيننا وبينك، وإلا فقد نابذناك على سواء إن الله لا يحب الخائنين، فلما قرأ كتابهم أيس منهم، ورأى أن يدعهم، ويمضي بالناس إلى قتال أهل الشام، فقام في الكوفة فندبهم إلى الخروج معه، وخرج معه أربعون ألف مقاتل، وسبعة عشر من الأبناء، وثمانية آلاف من الموالي والعبيد، وأما أهل البصرة، فتثاقلوا، ولم يخرج إلا ثلاثة آلاف.

وبلغ علياً أن الناس يرون قتال الخوارج أهمُّ وأولى(١)، قال لهم

<sup>(</sup>۱) روى ابن أبي شيبة في المصنف (٣٩٠٤١) عن عاصم بن شمخ، قال: سمعت أبا سعيد الخدري يقول ويداه هكذا، يعني ترتعشان من الكبر: لقتال الخوارج أحب إلي من قتال عدتهم من أهل الشرك.

وروى ابن أبي شيبة (٣٩٠٤٢)، وعبدالله بن أحمد في «السنة» (١٥٣٧) عن نافع، قال: لما سمع ابن عمر بنجدة قد أقبل وأنه يريد المدينة وأنه يسبي النساء ويقتل الولدان، قال: إذاً لا ندعه وذاك، وهم بقتاله وحرض الناس، فقيل له: إن الناس لا يقاتلون معك، ونخاف أن تترك وحدك، فتركه.

على: دعوا هؤلاء، وسيروا إلى قوم يقاتلونكم، كيما يكونون جبارين ملوكاً، ويتخذوا عباد الله خَوَلاً، فناداه الناس: أن سر بنا يا أمير المؤمنين حيث أحببت.

ثم إن الخوارج استعَرَ أمرهم (١٠)، وبدأوا بسفك الدماء، وأخذوا الأموال، وقتلوا عبدالله بن خباب صاحب رسول الله ﷺ، وجدوه سائراً بامرأته على حمار، فانتهروه، وأفزعوه، ثم قالوا له: ما أنت؟ فأخبرهم، قالوا: حدثنا عن أبيك الخباب، حديثاً سمعه عن رسول الله ﷺ، تنفعنا به! فقال: حدثنى أبى عن رسول الله على قال: «ستكون فتنة يموت فيها قلب الرجل كما يموت فيها بدنه، يمسي مؤمناً ويصبح كافراً، ويصبح كافراً عليهما خيراً، فقالوا: ما تقول في عثمان في أول خلافته، وفي آخرها؟ قال: إنه كان محقاً في أولها، وآخرها. قالوا: فما تقول في على قبل التحكيم، وبعده؟ قال: أقول إنه أعلم بالله منكم، وأشد توقياً على دينه، وأنفذ بصيرة، فقالوا: إنك تتبع الهوى، وتوالى الرجال على أسمائها، لا على أفعالها، والله لنقتلنك قتلة ما قتلناها أحداً، فأخذوه فكتفوه، ثم أقبلوا به وبامرأته وهي حبلي، فنزلوا تحت نخل مثمر، فسقط منه رطبة، فأخذها أحدهم فلاكها في فيه، فقال له آخر: أخذتها بغير حلها وبغير ثمن، فألقاها! ثم مر بهم خنزير فضربه أحدهم بسيفه، فقالوا: هذا فساد في الأرض، فلقى صاحب الخنزير \_ وهو من أهل الذمة \_ فأرضاه. فلما رأى ذلك ابن الخباب، قال: لئن كنتم صادقين فيما أرى، فما على بأس، ما أحدثت في الإسلام حدثاً، ولقد أمنتموني، فأضجعوه وذبحوه، وأقبلوا إلى

<sup>(</sup>۱) استعر بفتح العين وبالراء المخففة أي اتقد واشتعل أمرهم كاتقاد النار، من قولهم استعرت النار أي اتقدت، قال في القاموس وشرحه: استعر الجرب في البعير: ابتدأ بمساعره، أي أرفاغه وآباطه، قاله أبو عمرو، وفي الأساس: أي مغابنه. واستعرت النار: اتقدت، وقد سعرتها، كتسعرت. و: استعرت اللصوص، إذا تحركوا للشر كأنهم اشتعلوا، والتهبوا. و: استعر الشر والحرب، أي انتشرا، وكذا سعرهم شر، وسعر على قومه. اه.

امرأته، فقالت: أنا امرأة، ألا تتقون الله، فبقروا بطنها (۱). وقتلوا أم سنان الصيداوية، وثلاثاً من النساء، فلما بلغ ذلك علياً، بعث الحارث بن مرة العبدي يأتيه بالخبر، فلما دنا منهم قتلوه (۲).

فألح الناس على علي في قتالهم، وقالوا: نخشى أن يخلفونا في عيالنا وأموالنا، فسر بنا إليهم، وكلَّمه الأشعث بمثل ذلك، واجتمع الرأي على حربهم، وسار علي يريد قتالهم، فلقيه منجِّمٌ في مسيره، فأشار عليه أن يسير في وقتٍ مخصوص، وقال: إن سرت في غيره، لقيت أنت وأصحابُك ضرراً شديداً، فخالفه عليٌ في الوقت الذي نهاه عنه (٣).

فلما وصل إليهم، قالوا<sup>(٤)</sup>: ادفعوا إلينا قتلة إخواننا نقتلهم، ونترككم، فلعل الله أن يقبل بقلوبكم، ويردكم إلى خير ما أنتم عليه، فقالوا<sup>(٥)</sup>: كلنا قتلهم، وكلنا مستحل لدمائهم ودمائكم.

وخرج إليهم قيس بن سعد بن عبادة، فقال: عباد الله، أخرجوا إلينا طلبتنا منكم، وادخلوا في هذا الأمر الذي خرجتم منه، وعودوا بنا إلى قتال عدونا، فإنكم ركبتم عظيماً من الأمر، تشهدون علينا بالشرك، وتسفكون دماء المسلمين.

فقال له عبدالله بن شجرة السلمي: إن الحق قد أضاء لنا، فلسنا متابعيكم، أو تأتونا بمثل عمر؟ فقال: ما نعلمه غير صاحبنا، فهل تعلمونه فيكم؟ قالوا: لا، قال: نشدتكم الله في أنفسكم أن تهلكوها، فإني لا أرى الفتنة إلا وقد غلبت عليكم.

وخطبهم: أبو أيوب الأنصاري، فقال: عباد الله، إنا وإياكم على

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في «المعجم الكبير» (ج ٤/ح ٣٦٢٩ ـ ٣٦٣١).

<sup>(</sup>۲) انظر «تاريخ الأمم والملوك» للطبري (۱۱۹/۳)، و«الأخبار الطوال» للدينوري ( $-\infty$ )، و«الكامل في التاريخ» لابن الأثير ( $-\infty$ ).

<sup>(</sup>٣) لكمال ثقته بالله وإيمانه، ولعلمه بكذب هؤلاء المنجمين.

<sup>(</sup>٤) القائل هنا على وأصحابه.

<sup>(</sup>٥) القائل هنا الخوارج.

الحال الأولى التي كنا عليها، ليست بيننا وبينكم فرقة، فعلام تقاتلوننا عليه؟ فقالوا: إن تابعناكم اليوم حكمتم الرجال غداً، فقال: فإني أنشدكم الله، أن تعجلوا فتنة العام، مخافة ما يأتي في القابل(١).

وأتاهم علي على الملكة فقال: أيتها العصابة، التي أخرجها عداوة المراء واللجاجة، وصدها عن الحق الهوى، وطمح بها النزق، وأصبحت في الخطب العظيم، إنني نذير لكم: أن تصبحوا تلعنكم الأمة غداً صرعى، بأثناء هذا النهر، وبأهضاب هذا الغائط(٢)، بغير بينة من ربكم، ولا برهان.

ألم تعلموا أني نهيتكم عن الحكومة، ونبأتكم أنها مكيدة، وأن القوم ليسوا بأصحاب دين ولا قرآن، فعصيتموني! فلمّا فعلتم أخذتُ على الحكمين، واستوثقتُ أن يحييا ما أحيا القرآن، ويميتا ما أمات القرآن، فاختلفا، وخالفا حكم الكتاب، فنبذنا أمرَهما، فنحن على الأمر الأول، فمِن أين أُتِيتُم؟!.

قالوا: إنا حكمنا فلما حكمنا أثمنا، وكنا بذلك كافرين، وقد تبنا!، فإن تبت فنحن معك ومنك، فإن أبيت فإنا منابذوك على سواء.

قال على: أصابكم حاصب، ولا بقي منكم دابر! بعد إيماني برسول الله على الله الله على نفسي برسول الله على الله على نفسي بالكفر؟ لقد ضللت إذًا وما أنا من المهتدين.

وقيل: كان من كلامه: يا هؤلاء، إن أنفسكم قد سولت لكم فراقي بهذه الحكومة، التي أنتم ابتدأتموها وسألتموها، وأنا لها كاره، وأنبأتكم أن القوم إنما طلبوها مكيدةً ووهناً، فأبيتم عليّ إباء المخالفين، وعنّدتم علي عنود النكداء العاصين، حتى صرفت رأيي إلى رأيكم، رأي معاشر، والله أخفّاء الهام، سفهاء الأحلام، فما آتي ـ لا أبا لكم ـ هُجُراً، والله ما حِلت عن أموركم، ولا أخفيت شيئاً من هذا الأمر عنكم، ولا أوطأتكم

<sup>(</sup>١) أي فلا تعجلوا ضلالة العام مخافة فتنة العام القابل، فإنكم الآن في فتنة محققة.

<sup>(</sup>٢) أي المنخفض من الأرض.

عشوًا، ولا أدنيت لكم ضراً، وإن كان أمرنا لأمر المسلمين ظاهراً فأجمع رأي ملئكم: أن اختاروا رجلين، فأخذنا عليهما أن يحكما بالحق، ولا يعدوانه، فتركا الحق وهما يبصرانه، وكان الجور هواهما، والتقية دينهما، حتى خالفا سبيل الحق، وأتيا بما لا يعرف. فبينوا لنا بم تستحلون قتالنا؟ والخروج عن جماعتنا، وتصفون سيوفكم على عواتقكم، ثم تستعرضون الناس تضربون رقابهم؟ إن هذا هو الخسران المبين، والله لئن قتلتم على هذا دجاجة، لعظم عند الله قتلها، فكيف بالنفس التي قتلها عند الله حرام؟!

فتنادوا: أن لا تخاطبوهم ولا تكلموهم، وتهيئوا للقاء الله! الرواحَ الى الجنة، فرجع على عنهم.

ثم إنهم قصدوا جسر النهر، فظن الناس أنهم عبروه، فقال علي: لم يعبروه، وإن مصارعهم لدون النهر، والله لا يقتلون منكم عشرة، ولا يسلم منهم عشرة (١)، فتعبأ الفريقان للقتال، فناداهم أبو أيوب فقال: من جاء هذه الراية فهو آمن، ومن انصرف إلى الكوفة أو إلى المدائن، وخرج من هذه الجماعة فهو آمن، فانصرف فروة بن نوفل الأشجعي، في خمسمائة فارس، وخرجت طائفة أخرى متفرقين.

فبقي مع عبدالله بن وهب ألف وثمان مائة، فزحفوا إلى علي، وبدأوه بالقتال، وتنادوا: الرواح الرواح إلى الجنة، فاستقبلت الرماة من جيش علي، بالنبل والرماح والسيوف، ثم عطفت عليهم الخيل، من الميمنة والميسرة، وعليها أبو أيوب الأنصاري، وعلى الرجّالة أبو قتادة الأنصاري، فلما عطفت عليهم الخيل والرجال، وتداعى عليهم الناس، ما لبثوا أن أناموهم فماتوا في ساعة واحدة، فكأنما قيل لهم: موتوا فماتوا.

وقتل ابن وهب، وحرقوص، وسائر سراتهم، وفتش على في القتلي،

<sup>(</sup>١) لعلَّ هذا مما أخبره به رسول الله ﷺ من شأنه مع الخوارج، وأنه هو قاتله، كما صحت به الأحاديث.

والتمس المخدّج، الذي وصفه النبي في حديث الخوارج، فوجده في حفرة على شاطئ النهر<sup>(۱)</sup>، فنظر إلى عضده، فإذا لحم مجتمع كثدي المرأة، وحلمته عليها شعرات سود، فإذا مدت امتدت حتى تحاذى يده الطولى، فلما رآها، قال: الله أكبر، والله ما كَذَبت، ولا كُذِبت، والله لولا أن تنكلوا عن العمل، لأخبرتكم بما قضى الله على لسان نبيه في الله متبصراً في قتالهم، عارفاً للحق الذي نحن عليه.

وقال حين مر بهم صرعى: بؤساً لكم، لقد ضركم من غركم، قالوا: يا أمير المؤمنين، من غرهم؟ قال: الشيطان، ونفس أمارة بالسوء، غرتهم بالأماني، وزينت لم المعاصي، ونبأتهم أنهم ظاهرون!.

هذا ملخص أمرهم، وقد عرفت شبهتهم، التي جزموا لأجلها بكفر علي، وشيعته، ومعاوية وأصحابه، وبقي معتقدهم في أناس متفرقين، بعد هذه الوقعة، وصار غلاتهم يكفرون بالذنوب، ثم اجتمعت لهم شوكة ودولة، فقاتلهم المهلب ابن أبي صفرة، وقاتلهم الحجاج بن يوسف، وقاتلهم قبله ابن الزبير(٢) زمن أخيه عبدالله، وشاع عنهم التكفير بالذنوب، يعنى ما دون الشرك، انتهى.

قال ابن سحمان: فتأمل رحمك الله: ما في هذه القصة من الأمور، التي خاطبوا بها أمير المؤمنين، علي بن أبي طالب رهم من إرادة الخير، فمن نصح نفسه وأراد نجاتها، فليتأمل ما في كلامهم من إرادة الخير، وطلبه والعمل به، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأنهم ما فعلوا ذلك إلا ابتغاء رضوان الله. ولكن: لما كان هذا منهم غلواً في الدين، ومجاوزة للحد الذي أمروا به، حتى كفروا معاوية مهم، ومن معه من الصحابة، والتابعين، وكفروا أمير المؤمنين علي بن أبي طالب مله، ومن معه من أفاضل الصحابة والتابعين، لما وافقهم في تحكيم الحكمين. ثم زعموا: أن تحكيم الرجال في دين الله كفر يخرج من الملة، وأنهم قد أثموا

<sup>(</sup>١) تقدم تخريج خبره.

<sup>(</sup>٢) أي مصعب بن الزبير كان أميراً على العراق لأخيه عبدالله أيام خلافته على الحجاز.

بذلك وكفروا، فتابوا من هذا الأمر، وقالوا لعلي: إن تبت فنحن معك ومنك، وإن أبيت، فإنا منابذوك على سواء.

فإذا تبين لك: أن ما فعلوه إنما هو إحسان ظن بقرائهم، الذين غلوا في الدين، وتجاوزوا الحد في الأوامر والنواهي، وأساءوا الظن بعلماء الصحابة، الذين هم أبر هذه الأمة قلوباً، وأعمقها علماً، وأقلها تكلفاً، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه، ولإظهار دينه. فلما لم يعرفوا لهم فضلهم، ولم يهتدوا بهديهم، ضلوا عن الصراط المستقيم، الذي كان عليه أصحاب رسول الله على وزعموا أنهم داهنوا في الدين، والذي حملهم على ذلك أخذهم بظواهر النصوص في الوعيد، ولم يهتدوا لمعانيها وما دلت عليه، فوضعوها في غير مواضعها، وسلكوا طريقة التشديد، والتعسير والضيق، وتركوا ما وسع الله لهم، من التيسير الذي أمر به رسول الله عظي بقوله: «إنما بعثتم ميسرين، ولم تبعثوا معسرين»(١). ولهذا كان أمير المؤمنين: علي عَلَيْهُ، يسير فيهم بهذه الطريقة، ويناصحهم لله وفي الله، ويتلطف لهم في القول، لعل الله أن يقبل بقلوبهم، وأن يرجعوا إلى ما كانوا عليه أولاً، ويراجعهم المرة بعد المرة، كما قاله في خطبته إياهم لما خطبهم، فقالوا: لا حكم إلا لله، يريدون بهذا إنكار المنكر، على زعمهم. فقال على: الله أكبر، كلمة حق أريد بها باطل، أما إن لكم علينا ثلاثاً، ما صحبتونا، لا نمنعكم مساجد الله أن يذكر فيها اسمه، ولا نمنعكم الفيء ما دامت أيديكم مع أيدينا، ولا نقاتلكم حتى تبدأونا، وإنا ننتظر فيكم أمر الله.

ولما قيل له: يا أمير المؤمنين، أكفار هم؟ قال من الكفر فروا، فقالوا: أفمنافقون هم؟ قال: إن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلاً، وهؤلاء يذكرون الله كثيراً، قالوا: فما هم؟ قال: إخواننا بغوا علينا(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۲۰، ۲۱۲۸) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) تقدم أنه لم يثبت عن علي، وعلى فرض ثبوته لم يكن بهذا اللفظ وقد شكك في ثبوته الحافظان ابن عبدالبر وابن حجر رحمهما الله، قال أبو عمر ابن عبدالبر في «التمهيد» (٣٣٥/٢٣): وروى حكيم بن جابر وطارق بن شهاب والحسن وغيرهم عن علي ـ بمعنى واحد ـ أنه سئل عن أهل النهروان أكفارٌ هم؟ قال من الكفر فروا، =

فهذه سيرته الله عن العمل، لأخبرتكم بما قضى الله على لسان والله لولا أن تنكلوا عن العمل، لأخبرتكم بما قضى الله على لسان نبيه الله الله متبصراً في قتالهم، عارفاً للحق الذي نحن عليه، ومع علمه بقول رسول الله الله فيهم: «يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية، ثم لا يرجعون إليه حتى يرجع السهم إلى فوقه»(١)، ومع قوله الله على المربعة، ثم لا يرجعون إليه حتى يرجع السهم إلى فوقه»(١)،

<sup>=</sup> قيل: فمنافقون هم؟ قال: إن المنافقين لا يذكرون الله إلا قليلاً، قيل: فما هم قال: قوم أصابتهم فتنة فعموا فيها وصموا، وبغوا علينا وحاربونا وقاتلونا فقتلناهم. وروي عنه أن هذا القول كان منه في أصحاب الجمل. والله أعلم.اه.

وقال ابن حجر في «فتح الباري» (٣٠١/١٢): وهذا إن ثبت عن علي حمل على أنه لم يكن اطَّلَع على معتقدهم الذي أوجب تكفيرهم عند من كفَّرهم.اه.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم(٧٥٦٢)، من حديث أبي سعيد الخدري، رهي وقوله: «إلى فُوقه» بضم الفاء، وهو موضع الوتر من السهم، و«الرَّمِيَّة» فعيلة من الرمى والمراد الغزالة المرمية مثلاً. أي يخرجون من الإسلام بغتة كخروج السهم إذا رماه رام قوى الساعد فأصاب ما رماه فنفذ منه بسرعة بحيث لا يعلق بالسهم ولا بشيء منه من المرمى شيء، قال ابن حجر في «فتح الباري» (٢٩٤/١٢): وفي رواية أبي المتوكل الناجي عن أبي سعيد عند الطبري: «مثلهم كمثل رجل رمي رمية فتوخى السهم حيث وقع فأخذه فنظر إلى فوقه فلم ير به دسما ولا دما لم يتعلق به شيء من الدسم والدم، كذلك هؤلاء لم يتعلقوا بشيء من الإسلام»، وعنده في رواية عاصم بن شمخ \_ بفتح المعجمة وسكون الميم بعدها معجمة \_ بعد قوله "من الرمية: يذهب السهم فينظر في النصل فلا يرى شيئاً من الفرث والدم» الحديث، وفيه: «يتركون الإسلام وراء ظهورهم»، وجعل يديه وراء ظهره، وفي رواية أبي إسحاق مولى بني هاشم عن أبي سعيد في آخر الحديث: «لا يتعلقون من الدين بشيء كما لا يتعلق بذلك السهم"، أخرجه الطبري، وفي حديث أنس عن أبي سعيد عند أحمد وأبي داود والطبري: «لا يرجعون إلى الإسلام حتى يرتد السهم إلى فوقه»، وجاء عن ابن عباس عند الطبري، وأوله في ابن ماجه بسياق أوضح من هذا ولفظه: «سيخرج قوم من الإسلام خروج السهم من الرمية عرضت للرجال فرموها فانمرق سهم أحدهم منها فخرج فأتاه فنظر إليه فإذا هو لم يتعلق بنصله من الدم شيء ثم نظر إلى القذذ فلم يره تعلق من الدم بشيء فقال إن كنت أصبت فإن بالريش والفوق شيئاً من الدم فنظر فلم ير شيئاً تعلق بالريش والفوق! قال كذلك يخرجون من الإسلام» وفي رواية بلال بن بقطر عن أبي بكرة: «يأتيهم الشيطان من قبل دينهم»، وللحميدي وابن أبي عمر في «مسنديهما» من طريق أبي بكر مولى الأنصار عن على: «إن ناساً يخرجون من الدين كما يخرج السهم من الرمية ثم لا يعودون فيه أبداً».اه.

فيهم: «أينما لقيتموهم فاقتلوهم، لئن أدركتهم لأقتلنهم قتل عاد»(١)، مع كونهم من أكثر الناس عبادة وتهليلاً، حتى إن الصحابة يحقرون أنفسهم عندهم، وهم إنما تعلموا العلم من الصحابة!.

فعلى من نصح نفسه، وأراد نجاتها: أن يعرف طريقة هؤلاء القوم، وأن يجتنبها، ولا يغتر بكثرة صلاتهم، وصيامهم وقراءتهم، وزهدهم في الدنيا، وأن يعرف سيرة أصحاب رسول الله على وعدم تكلفهم في الأقوال ودين الحق، الذي فضلوا به على من بعدهم، وعدم تكلفهم في الأقوال والأفعال، لعله أن يسلم من ورطات هؤلاء الضلال، والله يقول الحق وهو يهدي السبيل، وصلى الله على محمد. انتهى.

وبعد فهذا ما أردت جمعه من كلام الأئمة مختصراً والحمد لله أولاً وآخراً وصلى الله على نبينا محمد وعلى آله وصحبه وسلم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۳٤٤، ۷٤٣٢)، ومسلم (۱۰٦٤).



| لصفحة      | الموضوع                                                         |
|------------|-----------------------------------------------------------------|
| ٥          | المقدمة                                                         |
|            | التمهيد في ضرورة لزوم العلماء الأعلام وطريقتهم المرضية في العلم |
| ٩          | والدعوة                                                         |
| 40         | الفصل الأول: في بيان خطورة التكفير                              |
| ٤١         | الفصل الثاني: في بيان عقيدة السلف في الإيمان والتكفير           |
| ٤٧         | الفصل الثالث: في ضوابط تكفير المعين                             |
| 09         | المبحث الأول: في بيان أسباب الكفر                               |
| ٦.         | المبحث الثاني: في شروط تكفير المعين                             |
| <b>Y Y</b> | المبحث الثالث: في موانع التكفير للمعين                          |
| 99         | خاتمة في قواعد وفوائد في التكفير                                |
| 171        | فصل: [في اجتماع الكفر والإيمان في الشخص الواحد]                 |
| 174        | فصل: [قد يقوم بالمسلم شعبة من الكفر]                            |
| 14.        | فوائد مهمة                                                      |
| 14.        | الأولى: في ضابط عدم تكفير المعين:                               |
|            | الفائدة الثانية: في الرد على من أساء فهم الدعوة السلفية في قضية |
| 141        | التكفيرالتكفير                                                  |
| 120        | الفائدة الثالثة                                                 |

| الصفحة | الموضوع ـــــــــــــــــــــــــــــــــــ                      |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| 1 2 9  | الفائدة الرابعة: في ذكر سبب ظهور هذا الفكر الخارجي في الناس      |
|        | الفائدة الخامسة: في كشف إشكالات ترد على بعض الطلبة، في           |
|        | إطلاقات بعض العلماء في قضايا التكفير والفرق بين الموالاة المكفرة |
| ۱٦٣    | وما دونها                                                        |
|        | الفائدة السادسة: في أحكام الدار، وهل كل بلد تظهر فيه مظاهر       |
| 149    | الشرك والكفر يحكم بكفرها وكفر أهلها؟                             |
| ۱۸۱    | الفائدة السابعة: في ذكر قصة الخوارج وظهورهم                      |
| 199    | الفهرسالفهرس                                                     |
|        |                                                                  |